
 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

125 
 
 

 

PARA A TELEOLOGIA MORAL: UM ESTUDO 
COMPARATIVO DE KANT E ZHU XI 

 
 

TOWARDS MORAL TELEOLOGY: A 
COMPARATIVE STUDY OF KANT AND ZHU XI 

 
 

  Ouyang Xiao 
Wuhan University, China 

ouyang.xiao@whu.edu.cn  
 
 

Resumo: A cunhagem de Kant do “juízo reflexivo” na terceira Crítica pela clarificação conceitual da terceira 
faculdade cognitiva superior há muito tempo tem sido criticada como redundante por seu sistema filosófico 
e considerada um típico fracasso arquitetônico kantiano. O desenvolvimento vital de Zhu Xi da doutrina 
“gewu” em seu comentário sobre The Great Learning foi atacado por séculos por cometer uma falácia 
hermenêutica. Argumento que um estudo comparativo mostra que ambas as concepções conduziram a uma 
transição metafísica em direção ao “suprassensível” em cada filosofia, levando a uma construção semelhante 
de teleologia moral. O “li” de Zhu Xi é comparável ao “propósito” de Kant como uma propriedade 
teleológica moral. A dicotomia li-qi neoconfuciana fornece uma contraparte da dupla causalidade kantiana. 
No entanto, a teleologia moral neoconfuciana não depende de uma dedução racionalista do tipo kantiano a 
respeito da ideia do bem maior (como finalidade final) nem da chamada intuição intelectual. Gewu procura 
no exterior a coerência moral entre os seres humanos e as coisas, enquanto Kant acaba rejeitando o mundo 
natural em nome da certeza moral em termos de liberdade e identificação do que há de único dentro de 
nós. 
Palavras-chave: Teleologia moral. Kant. Juízo reflexivo. Zhu Xi. Gewu. 
 
Abstract: Kant’s coining of «reflective judgment» in the third Critique by a conceptual clarification of the 
third higher cognitive faculty has long been criticized as redundant for his philosophical system and deemed 
a typical Kantian architectonic failure. Zhu Xi’s vital development of the doctrine «gewu» in his commentary 
on The Great Learning has been attacked for centuries for committing a hermeneutic fallacy. I argue that a 
comparative study shows that both conceptions steered a metaphysical transition towards «the 
supersensible» in each philosophy, leading to a similar construction of moral teleology. Zhu Xi’s «li» is 
comparable to Kant’s «purpose» as a moral teleological property. The Neo-Confucian li-qi dichotomy 
provides a counterpart of the Kantian double causality. Nevertheless, Neo-Confucian moral teleology does 
not rely on a Kantian-type rationalistic deduction concerning the idea of highest good (as final purpose) nor 
on the so-called intellectual intuition. Gewu looks outwards for the moral coherence between humans and 
things, while Kant ultimately rejects the natural world for the sake of moral certainty in terms of freedom 
and identifies what is unique within us. 

 
 [N.T. JTS] O presente artigo é uma tradução autorizada pela Rivista di estetica, em função da primeira 
publicação do artigo original, a saber:  Ouyang Xiao, ”Towards moral teleology — a comparative study of 
Kant and Zhu Xi”, Rivista di estetica, 72 | 2019, 99-124 URL: 
http://journals.openedition.org/estetica/6054; DOI: https://doi.org/10.4000/estetica.6054  As citações 
ao longo do artigo foram traduzidas pelos editores da JTS, mas as referências constam aqui no mesmo 
formato e estilo do original. 

mailto:ouyang.xiao@whu.edu.cn
http://journals.openedition.org/estetica/6054
https://doi.org/10.4000/estetica.6054


 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

126 
 
 

 

Keywords: Moral teleology. Kant. Reflective Judgment. Zhu Xi. Gewu.  
 
 

1. Uma reconstrução da Teleologia Moral de Kant 

 

De 1784 a 1789, aproximadamente o período da concepção e escrita de Kant da 

Crítica da Faculdade do Juízo {doravante, CJ}, Kant esteve diretamente envolvido em três 

influentes disputas, uma com os fanáticos religiosos a respeito da fé (1784-1786), uma 

com os Wolffianos a respeito da metafísica dogmática (1786-1788), e uma com Herder a 

respeito da força orgânica (1785). Todas as controvérsias apontam para a mesma 

categoria: o suprassensível. Robert Butts pensa que “o problema do status do 

suprassensível é o problema central de Kant ao longo de sua carreira filosófica”, (Butts 

1984: 5). Embora uma reivindicação tão forte ainda seja discutível, a questão de 

encontrar um método adequado de ascensão ao suprassensível de forma mais positiva e 

consistente representa um desafio crucial para Kant no período crítico tardio. As três 

Críticas, apesar de serem dedicadas a diferentes potências cognitivas, finalmente 

convergem para um caminho comum em direção a uma teleologia moral que culmina nas 

concepções de Kant sobre o fim último e o bem mais elevado. 

 

1.1. A CJ e a CRPr em uma revisão teleológica filosófica integrada 

 

Em sua The Teleology of Reason, Courtney D. Fugate (Fugate 2014) tenta fornecer 

uma explicação integradora da filosofia crítica de Kant à luz da teleologia. Embora, como 

Fugate, eu endosse a motivação teleológica última da filosofia crítica de Kant e a forte 

base teleológica de seu trabalho, insisto que a teleologia de Kant é essencialmente uma 

teleologia moral. Assim, minha leitura e interpretação da teleologia de Kant é baseada em 

uma tese teleológica central à moral kantiana: o fim último (Endzweck) como o bem mais 

elevado (höchster Zweck). Além disso, diferente de Fugate, eu me concentro 

particularmente no papel do juízo reflexivo na construção de uma teleologia kantiana 

coerente e no lugar da terceira Crítica nesta construção. Tento assim integrar a “Crítica do 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

127 
 
 

 

juízo teleológico” de Kant em uma teleologia kantiana coerente, que é em certa medida 

negligenciada por Fugate. 

Como eu tento mostrar a seguir, se a teleologia filosófica é uma doutrina que 

emprega os conceitos de fim e conformidade a fins e o princípio da causalidade dos 

propósitos para sua explicação, então a teleologia kantiana é de fato estabelecida muito 

antes de sua “Crítica da Teleologia” na CJ, e é também muito mais ampla do que sua 

reflexão teleológica sobre o organismo. De fato, mesmo a “Crítica da Teleologia” na CJ 

supera uma mera explicação biológica do organismo e atinge um nível mais metafísico em 

sua discussão sobre a natureza como sistema teleológico, o propósito final do mundo, e a 

validade da prova teleológica físico-teológica da existência de Deus1. 

Abaixo, revisarei os principais temas investigados pelo juízo reflexivo de Kant - de 

uma perspectiva filosófico-teleológica geral, em termos de fim e conformidade a fins. A 

partir daí, também trarei os temas da CRPr para um quadro teleológico integrado. 

a. Finalidade na CJ 

 O conceito de finalidade em geral 

 

Para Kant, a finalidade possui uma peculiar legitimidade – “a finalidade é uma 

legalidade do contingente enquanto é contingente” (Kant 1987: 405)2. Além desta 

definição improfícua e sutil, a peculiaridade do conceito de finalidade do poder do 

julgamento reflexivo é bastante clara, o que pode ser compreendido nos seguintes 

aspectos: 

1. O conceito de finalidade não é imanente como os puros conceitos de 

 
1 Em Peter McLaughlin's Kant's Critique of Teleology in Biological Explanation, ele lê e interpreta “a crítica de 
Kant à teleologia como filosofia da biologia” e “como uma reflexão sobre problemas filosóficos, em 
particular, metodológicos que surgiram através da constituição de uma ciência independente da vida, a 
biologia” (McLaughlin 1990: 1). 
2 Kant tem vários termos para diferentes tipos de regras, tais como princípio, regra, lei, máxima, imperativo, 
etc, e cada um tem aplicações muito distintas e pertence a alguns poderes específicos. A “legalidade” implica 
necessidade e universalidade e não equivale simplesmente a “lei”. Este arranjo terminológico não é 
acidental. O termo “determinação”, como referência a um tipo peculiar de legalidade (em vez de “lei”), não 
tem uma forte presença na primeira crítica. Em Prolegomena (seção 36), Kant começou a se envolver mais 
com este termo, e ele é apenas enfatizado e intensamente utilizado na terceira Crítica. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

128 
 
 

 

compreensão, nem transcendente como as ideias da razão3. Por um lado, não é imanente 

no sentido de que “o conceito de finalidade não é de modo algum um conceito 

constitutivo de experiência; não é [um conceito que pode] determinar uma aparência [e 

assim] pertencer a um conceito empírico do objeto, pois não é uma categoria” (Kant 

1987: 407-408). Por outro lado, o conceito de finalidade também é diferente de meras 

ideias de razão que são transcendentes no sentido de que “nenhum objeto 

correspondente pode ser dado por eles na experiência” (Kant 1997: 413). O conceito de 

finalidade, como princípio a priori do julgamento reflexivo, é realizado em uma 

“reflexão” que implica em algo dado em uma apresentação, seja como intuição ou como 

conceito (Kant 1987: 399). 

2. Dentre a hierarquia kantiana da legalidade, ao contrário de outros tipos de 

legalidade, como os puros conceitos de compreensão ou imperativos de razão prática, a 

finalidade do julgamento é coordenada com uma das três capacidades da alma, os 

sentimentos de prazer ou desagrado (Kant 1987: 16). 

3. A finalidade é uma legislação autodeterminada por um poder autônomo 

do julgamento reflexivo. É um conceito “percebe[ido] em nosso poder de julgamento[...] 

[quando] ele simplesmente reflete sobre[...] a intuição empírica do objeto [da apresentação 

estética] [...] ou sobre os conceitos empíricos [dos objetos naturais]” (Kant 1987: 408). 

Portanto, “é realmente o poder de julgamento que é técnico”. A natureza é apresentada 

como técnica apenas na medida em que se harmoniza com, e [assim] exige, esse 

procedimento [técnico] de julgamento” (Kant 1987: 408). Por “técnico” Kant aqui 

significa arte. Na medida em que a essência da arte é o pressuposto - posição de uma 

finalidade em sua causalidade (em vez de meramente algo sendo feito, ou artificial) (Kant 

1987: 179), “técnico” pode ser entendido como “proposital” neste contexto. 

 De modo geral, as duas partes da CJ são dedicadas aos princípios a priori do 

poder de julgamento (reflexivo) em seu conceito de finalidade (e conformidade a fins) – a 

 
3 Kant afirma que “o uso objetivo dos conceitos puros de razão é sempre transcendente, enquanto o 
uso objetivo do conceito puro de compreensão deve ser sempre, por sua natureza, imanente, pois se 
limita apenas à experiência possível” (Kant 1996: 371). Para mais, ver (Kant 1996: 371, Kant 1996: 
617, Kant 1997: 380) 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

129 
 
 

 

“Crítica da Faculdade de Juízo Estética” sobre a finalidade subjetiva da apresentação 

estética em nós mesmos, e a “Crítica da Faculdade de Juízo Teleológica” sobre a finalidade 

objetiva dos organismos. 

O Conceito de Finalidade do Juízo Estético 

Kant usa a finalidade para interpretar essas noções principais na CJ: 

1. Ele define a beleza em termos de conformidade a fins sem fim (Kant 

1987: 72), ou finalidade formal subjetiva (Kant 1987: 30). Argumento que a 

verdadeira inferência envolve um conceito mediador, “cognição em geral”, que 

conecta a beleza com a “finalidade” num argumento delicado (aproximadamente da 

seção 1 a 13 do CJ). “Cognição em geral” não é uma cognição específica, mas o padrão 

ou estrutura a priori dos poderes cognitivos em uma “sintonia proporcional” (Kant 

1987: 61-63). 

2. Ele define “o sublime” em termos de uma finalidade subjetiva e não-

formal (Kant, 1987: 141-142). “A finalidade estética é a legalidade [subjetiva] da 

faculdade de julgar em sua liberdade” (Kant, 1987: 131), que se refere apenas às bases 

subjetivas. Ele explica que os julgamentos sobre “a beleza” ou “o sublime” contêm 

cada um deles uma relação proposital com as faculdades cognitivas. No entanto, o 

primeiro leva à “cognição em geral” que está a priori no padrão do entendimento 

(Kant 1987: 63), enquanto o segundo está a priori na base da faculdade dos 

propósitos, ou seja, a vontade, e assim está associado à razão prática (Kant 1987: 142). 

Neste sentido, o julgamento estético reflexivo através de seu conceito de 

finalidade e princípio de finalidade subjetiva coopera e faz a ponte com as outras duas 

faculdades cognitivas superiores e seus respectivos conceitos, natureza e liberdade. O 

conceito de finalidade (estética), portanto, proporciona o primeiro momento de 

coerência teleológica no sistema filosófico crítico: 

Ambas são explicações do julgamento estético universalmente válido 
e, como tal, referem-se a fundamentos subjetivos. No caso do belo, a 
referência é aos fundamentos subjetivos da sensibilidade, pois elas são 
conformes a fins do entendimento contemplativo. No caso do 
sublime, a referência é aos fundamentos subjetivos por serem 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

130 
 
 

 

conformes aos fins em relação ao sentimento moral, ou seja, contra a 
sensibilidade, mas ao mesmo tempo, e dentro do mesmo assunto, 
para fins do raciocínio prático. O belo nos prepara para amar algo, 
mesmo a natureza, sem interesse; o sublime, para estimá-lo mesmo 
contra nosso interesse (sensível), [e, portanto, realizando a liberdade]. 
(Kant 1987: 127) 

 

O Conceito de Finalidade do Juízo Teleológico 

 

Em contraste com as duas espécies de finalidades estéticas acima mencionadas, a 

finalidade objetiva do organismo natural, ou chamada de “finalidade natural” no 

julgamento teleológico, manifesta um paradoxo em sua própria concepção: “como 

conceito de um produto natural, contém uma necessidade natural; e ainda, como 

conceito dessa mesma coisa como um fim, contém ao mesmo tempo uma contingência” 

(Kant 1987: 278). Também conduz ao “conceito de uma causalidade natural em termos 

da regra dos fins - e ainda mais ao conceito de um ser que é a base original da natureza, 

ou seja, um ser” como primeira causa, que “não pode ser provada pela razão” ou “dada 

em experiência” (Kant 1987: 279). O julgamento teleológico em sua reflexão sobre o 

mundo natural assume “um tipo especial de causalidade ou, pelo menos, uma legalidade 

bastante distinta da natureza” (Kant 1987: 236), “a saber, a causalidade dos fins (o nexus 

finalis)” (Kant 1987: 236) ou a assim chamada segunda causalidade, que explicarei em 

detalhes mais adiante. 

A causalidade dos fins não é problemática no domínio prático, já que Kant 

define a vontade como a faculdade da finalidade (Kant 1997: 378). Entretanto, esta 

causalidade percebida pelo ajuizar teleológico em sua reflexão sobre o mundo natural é 

meramente um pseudo-nexo finalis, na medida em que é apenas “designada[...] por 

analogia com a causalidade [o verdadeiro nexo finalis] que temos no uso técnico 

[proposital] da razão” (Kant 1987: 264) de modo a orientar a pesquisa científica. Ela tem 

“uma influência [metodológica] negativa sobre como devemos proceder na ciência 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

131 
 
 

 

natural teórica”4, e fornece “um princípio heurístico para investigar as leis particulares da 

natureza” (Kant 1987: 295), ou “um guia especial” em “descrever a natureza” em termos 

de finalidade natural e do sistema teleológico (Kant 1987: 302)5. Afinal, a finalidade 

teleológica é apenas um princípio estrangeiro, e não um princípio intrínseco (ou 

inerente) para a ciência (Kant 1987: 260). 

Para concluir, a finalidade do julgamento teleológico reflexivo é uma legalidade 

autolegislada pelo julgamento reflexivo em analogia à capacidade da razão, e é garantida 

pela peculiaridade de nosso entendimento discursivo (Kant 1987: 292)6. É uma 

finalidade com um propósito pressuposto - “precisamos da ideia de propósitos para 

estudar essas coisas em sua conexão causal e para conhecer a legalidade nessa conexão” 

(Kant 1987: 282). É verdadeiramente funcional como um princípio a priori de 

julgamento reflexivo, mas sem uma confirmação da realidade objetiva por outras 

faculdades cognitivas. 

 
Pois, os fins na natureza não nos são dados através dos objetos: não 
observamos fins na natureza como se fossem em verdade fins 
intencionais, mas, pelo contrário, é somente na reflexão sobre os seus 
produtos que pensamos ainda este conceito como um fio condutor da 
faculdade de juízo. É até mesmo impossível para nós justificar a priori 
um tal conceito segundo a sua realidade objetiva. (Kant 1987: 292) 

 
Rachel Zuckert (Zuckert 2007: 358) é correto ao sustentar que “a CJ pode ser 

lida para compreender um projeto unificado em defesa do princípio subjetivo 

necessário da finalidade, um projeto necessário para complementar o relato de Kant 

sobre as condições a priori para a possibilidade do julgamento, conhecimento e 

experiência na CRP”. Neste sentido, a CJ é o que eu chamo de uma camada 

 
4 “Portanto, a metodologia [o estudo do método] da teleologia tem pelo menos uma influência negativa 
sobre como devemos proceder na ciência natural teórica, e também sobre como esta ciência pode, em 
metafísica, servir como propedêutica em relação à teologia”. (Kant, 1987: 302). 
5 “Estabelecer finalidades à natureza em produtos naturais na medida em que estes formam um sistema em 
termos de conceitos teleológicos é apenas parte da descrição da natureza, ou seja, usando um guia especial 
[fornecido pelo poder de julgamento]”. (Kant, 1987: 302.) 
6 “O conceito de uma coisa como um propósito natural é aquele que subsume a natureza sob uma 
causalidade que só é concebível [como exercida] pela razão, esta subsunção nos permite então usar esse 
princípio [causal] para julgar o que a experiência nos dá do objeto”. (Kant, 1987: 277) 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

132 
 
 

 

hermenêutica da filosofia crítica estabelecida na CRP. Entretanto, sua generalização de 

um princípio a priori unificado de “três formas de julgamento” como “o princípio da 

conformidade a fins sem fim” (Zuckert 2007: 69-87) precisa ser reconsiderada. No 

mínimo, seu argumento de que o julgamento teleológico é também “o princípio do 

julgamento sem fim” (Zuckert 2007: 90) é impreciso7. Diferente do julgamento 

estético, Kant enfatiza que o julgamento teleológico não pode ser simplesmente “sem 

um fim”, mas precisa pressupor um fim como uma parte funcional no julgamento real 

(Kant 1987: 130, Kant 1987: 322), mesmo que este pressuposto não tenha nenhuma 

realidade objetiva8. 

No conceito de finalidade do julgamento teleológico, encontra-se o segundo 

momento de uma coerência teleológica no sistema filosófico crítico. Entretanto, seu 

papel de mediador é bastante diferente daquele da finalidade do juízo estético, que 

desempenha o papel de intermediário, referindo-se a duas bases subjetivas diferentes 

que se ligam, respectivamente, à compreensão e à razão prática. A finalidade do 

julgamento teleológico, através de seu pressuposto de finalidade natural e causalidade 

de propósitos na natureza como um sistema teleológico, suscita a ideia de “fim último” 

ou o “propósito máximo” - um conceito prático no domínio natural. (Kant 2002: 146-

163). A investigação dos diferentes poderes cognitivos superiores humanos acaba 

convergindo para uma única ideia - o fim último. 

 
É o julgamento que pressupõe esta condição a priori, e sem 
considerar o prático, [para que] este poder nos forneça o conceito que 
medeia entre os conceitos de natureza e o conceito de liberdade: o 
conceito de uma finalidade da natureza, que torna possível a transição 
da pura teoria para a pura legalidade prática, da legalidade em termos 
de natureza para o fim derradeiro estabelecido pelo conceito de 
liberdade. Pois é através deste conceito que conhecemos a 
possibilidade de [alcançar] o fim último, que só pode ser realizado na 
natureza e de acordo com suas leis (Kant 1987: 36-37). 

 

 
7 Ela argumenta que “o propósito da natureza para nosso entendimento pode, na leitura mais direta, ser 
tomado como propósito sem um propósito”. (Zuckert 2007: 80) 
8 Um padrão para distinguir o puro julgamento estético do julgamento teleológico é se existe um 
conceito pressuposto de uma finalidade, ver (Kant 1987: 130, Kant 1987: 322). 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

133 
 
 

 

b. Finalidade além da CJ 

 
A legalidade implica necessidade e universalidade. A finalidade como uma peculiar 

legalidade - o princípio a priori do julgamento reflexivo (seja estético ou teleológico) - é uma 

peculiar legalidade que nos permite “colocar causas finais nas coisas” durante a reflexão sobre 

nossa apresentação, que é dada empiricamente e, portanto, implica apenas uma universalidade 

subjetiva. Kant argumenta: “[este] conceito de julgamento reflexivo, que nos permite perceber 

interiormente uma finalidade de nossas apresentações, também pode ser aplicado à apresentação 

do objeto [em si] como pertencente a este conceito” (Kant 1987: 408.). Uma nota de rodapé 

segue esta afirmação: “Dizemos que colocamos causas finais nas coisas, em vez de, por assim 

dizer, retirá-las de nossa percepção das coisas” (Kant 1987: 408.). 

Na CJ, Kant faz uma distinção entre finalidade estética e o “pura finalidade intelectual (o 

suprassensível)” - essa última refere-se ao “bem moral” e revela o “poder suprassensível” de nossa 

“liberdade interior” (Kant 1987: 131-133.)9.  Essa distinção leva o pensamento teleológico de 

Kant sobre a finalidade a transcender a CJ e fundir-se em uma teoria maior.  No domínio prático, 

o tipo de licitude da finalidade engajada pela razão prática (como a ideia do bem mais elevado 

em um propósito moral) tem mais do que uma necessidade subjetiva heurística e autolegislada: 

ao contrário, diz respeito ao imperativo moral que tem “a pura base determinante objetiva” na 

pura razão prática de “todos os seres finitos” (Kant 2002: 47). No Groundwork, Kant concebe o 

famoso “imperativo categórico” em termos de finalidade (Gregor 1998: 37, Gregor 1998: 45.). A 

CRPr é o estudo sistemático adicional de Kant sobre “o uso prático da razão”, no qual “a razão 

trata de determinar as bases da vontade” (Kant 2002: 5:15.). Ela está “preocupada com uma 

vontade e tem que examinar a razão não em relação aos objetos, mas em relação a essa vontade e 

sua causalidade” (Kant 2002: 23.). Para Kant, a vontade “é a faculdade dos fins” (Kant 1997: 

378). Como assinala P. C. Lo (Lo 1987: 41.), “Kant deixa muito claro que quando lidamos com a 

conduta humana em nível individual[...] temos que lidar com ela através de uma perspectiva 

teleológica”. 

O pensamento teleológico de Kant está claramente presente em sua filosofia antes da 

“Crítica da Teleologia”. A CJ e a CRPr juntas retratam um quadro mais amplo da teleologia 

filosófica kantiana que supera a reflexão teleológica sobre o organismo. A este respeito, não é 

coincidência que ambas as Críticas, mesmo que iniciem a partir de investigações críticas de 

 
9 Kant também chama esse tipo de propósito de “intelectual e intrinsecamente intencional”. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

134 
 
 

 

poderes cognitivos bastante díspares, acabem convergindo em relação à prova moral de ideias 

metafísicas tais como a segunda causalidade especial da finalidade, o conceito de primeira causa 

ou a base original da natureza (ou do mundo), ou seja, Deus, etc. Todos estes pontos implicam em 

uma única ideia: o bem mais elevado. 

 

1.2. A confluência moral teleológica: fim último como bem mais elevado  

 

A teleologia filosófica de Kant é uma teleologia moral. O pensamento crítico é 

finalmente realizado na identificação de Kant do Summum Bonum (bem supremo) com 

o fim último, e consequentemente lança luz sobre um fato teleológico moral (que tem 

“realidade prática subjetiva”): “a ideia de um propósito final no uso de nossa liberdade 

de acordo com as leis morais[...][que] nos determina a priori a lutar ao máximo para 

promover o bem mais elevado do mundo” (Kant 1987: 343). Além disso, o “propósito 

último da humanidade” é “moralmente bom” (Kant 1987: 165.). A realização desta 

confluência moral teleológica na CRPr e na CJ estão relacionadas. A seguir, reconstruo 

os principais argumentos: 

 

CRPr: Do bem supremo ao fim último 

 

Na CRPr, através de uma dedução transcendental, Kant primeiro demonstra 

que a “possibilidade do bem supremo” repousa “unicamente sobre bases a priori de 

cognição”: “é a priori (moralmente) necessário [e possível] produzir o maior bem 

através da liberdade da vontade” (Kant 2002: 144)10. Ele liga então a ideia moral do 

“bem mais elevado” à ideia teleológica do “propósito final”, ou “propósito mais 

elevado”, à luz de sua reflexão sobre “a lei moral”. Embora o bem maior não seja “a 

base determinante” de “uma pura razão prática, ou seja, de uma pura vontade” (Kant 

2002: 139.), que é unicamente a lei moral, é, no entanto, “o objeto e a finalidade final 

 
10 Ênfase minha. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

135 
 
 

 

da pura razão prática” (Kant 2002: 163)11. “O bem mais elevado é o propósito mais 

elevado necessário de uma vontade moralmente determinada - um verdadeiro objeto 

de razão prática” (Kant 2002: 146). “A realização do bem supremo do mundo é o 

objeto necessário de uma vontade determinável pela lei moral” (Kant 2002: 155). 

Finalmente, com base em sua concepção moral teleológica do “bem supremo”, Kant 

justifica o[s] “postulado[s] metafísico[s] necessário[s] da pura razão prática”, como “a 

imortalidade da alma” (Kant 2002: 155) e “uma causa suprema” (ou “uma causa da 

natureza como um todo”), ou seja, Deus (Kant 2002: 158). Estas chamadas ideias 

transcendentais, ou “as suprassensíveis”, que tinham causado problemas perenes 

dentro da cena intelectual alemã durante o período crítico tardio de Kant, estão agora, 

pela primeira vez, estabelecidas dentro de seu sistema filosófico crítico com uma 

coerência teleológica. A metafísica foi assim salva, na opinião de Kant, graças a esta 

teleologia moral. 

Entretanto, embora a segunda Crítica de Kant pela primeira vez tenha resolvido 

adequadamente a questão do “suprassensível” na filosofia crítica, ela causou a divisão da 

razão e expôs uma assimetria sistêmica vital dentro da filosofia crítica kantiana. A 

terceira Crítica, como até certo ponto um esforço hermenêutico de autoexegese da 

filosofia crítica, foi, portanto, um remédio necessário para um emergente problema 

sistêmico, bem como um reforço para a solução da questão do “suprassensível” que 

ainda enfrentava a filosofia crítica com suas novas variações (por exemplo, a “força 

orgânica” de Herder). 

 

CJ: Do fim último ao bem supremo 

 

A confluência moral teleológica realizada na CJ toma uma direção diferente: aqui 

Kant orienta a ideia teleológica “fim último” para a ideia moral do “bem supremo”. Ao 

aplicar o julgamento teleológico no estudo da natureza, Kant colhe dois conceitos 

principais: organismo como fim natural (Kant 1987: 277), e natureza como sistema 

 
11 Ou, o “objeto inteiro de uma pura razão prática” (Kant 2002: 139.) 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

136 
 
 

 

teleológico (Kant 1987: 302). O primeiro expande o poder explicativo da filosofia crítica 

de Kant na inconcebível “quimera dos poderes naturais” (Kant 1987: 295), ou seja, 

“objetos naturais cuja possibilidade é inconcebível para nós em termos meramente do 

princípio de mecanismo[...] de modo que devemos confiar também nos princípios 

teleológicos” (Kant 1987: 298). Este último leva a terceira Crítica eventualmente a uma 

busca para chegar ao fim da cadeia causal teleológica, o propósito último da natureza, “o 

fim por referência ao qual todas as outras coisas naturais constituem um sistema de fins” 

(Kant 1987: 317). Kant argumenta que o ser humano é o fim último da natureza, porque 

“ele é o único ser na Terra que pode formar um conceito de fins e usar sua razão para 

transformar um agregado de coisas estruturadas propositalmente em um sistema de 

fins”. Kant então vincula o propósito terminal com “o fim último”. Aqui eu esboço suas 

principais proposições: 

1. O propósito terminal não é congruente com o fim último. O fim último 

deve ser algo suprassensível em vez de “natural” (no sentido da natureza material). 

“Podemos até mesmo provar a priori que o que talvez seja um propósito último para a 

natureza ainda pode, na medida em que é uma coisa natural, nunca ser um fim último, 

mesmo que a dotemos de todos os atributos e propriedades [naturais] concebíveis”. 

(Kant 1987: 313) 

2. Somente os humanos têm a capacidade de se referir ao suprassensível. 

Portanto, através da própria existência do ser humano, Kant conecta as ideias do 

propósito terminal de um sistema teleológico e o fim último: “Se consideramos a 

natureza como um sistema teleológico, então é vocação do homem ser o propósito 

terminal da natureza[...] o fim último, porém não devemos procurar de forma alguma 

dentro da natureza”. (Kant 1987: 318) Em seguida, na medida em que o suprassensível 

em nós (e disponível para nós) é essencialmente moral, Kant revela que o propósito 

terminal, diferente de outros propósitos, é caracterizado por sua constituição moral 

(propriedade) - é idêntico ao bem mais elevado. Isto liga a CJ com a CRPr em uma 

teleologia moral integrada. 

3. Ecoando o número um, o propósito terminal deve ser incondicionado, 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

137 
 
 

 

ou seja, “[exigindo] nenhum outro propósito como condição de sua possibilidade” (Kant 

1987: 322.), e não está dentro da natureza (Kant 1987: 5:322.), mas diz respeito ao 

suprassensível. 

4. O poder de julgamento em sua reflexão sobre a natureza orienta nosso 

pensamento teleológico da ideia suprassensível do propósito terminal - que está 

essencialmente além de seu alcance - para uma ideia moral do bem maior. Mas 

somente por pura razão prática e seu princípio a priori o propósito último pode ser 

identificado como o bem mais elevado, como já está estabelecido por Kant na CRPr. 

Somente a razão pura pode fornecer a priori um propósito terminal 
(porque todos os propósitos no mundo são empiricamente 
condicionados e [portanto] não podem conter o que é bom 
absolutista...). E apenas um propósito terminal me instruiria como 
devo conceber a causa suprema da natureza para julgar a natureza 
como um sistema teleológico[...] (Kant 1987: 329) 
 

5. Portanto, na existência do humano “como um ser moral” e através da 

sua capacidade moral (isto é, “a liberdade de seu poder de desejo”), o “propósito 

terminal da criação” é assim descoberto, assim como sua propriedade moral - “o bem 

mais elevado sob a lei moral” (Kant 1987: 331-332). 

As leis morais[...] têm esta característica peculiar: prescrevem algo à 
razão e a prescrevem como um propósito não sujeito a uma condição 
e, portanto, assim como o conceito de um propósito final requer[...] o 
único propósito terminal concebível da existência de um mundo é a 
existência deste tipo de razão, em outras palavras, a existência de seres 
racionais sob leis morais[...] A lei moral é a condição formal da razão 
para o uso de nossa liberdade e, portanto, nos obriga a todos nós por 
si mesmos, independentemente de qualquer propósito que seja como 
condição material. Mas ela também determina para nós, e a priori, 
um propósito terminal, e nos obriga a lutar para [alcançá-lo]; e esse 
propósito é o bem mais alto do mundo que podemos alcançar através 
da liberdade. (Kant 1987: 339) 
 

6. A causalidade teleológica do propósito, em sua forma suprema, é a 

liberdade sob a lei moral: a capacidade que todos os seres racionais têm de iniciar uma 

cadeia causal em termos de propósito, como confirmado na CRPr12. No CJ, Kant vem 

 
12 A razão prática por si só “fornece um objeto suprassensível da categoria da causalidade, ou seja, a 
liberdade, com a realidade (um conceito prático[...] apenas para uso prático)”. (Kant 2002: 8) 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

138 
 
 

 

novamente para salvar a metafísica, resolvendo quebra-cabeças metafísicos (Deus, 

liberdade e imortalidade) à luz da ideia de “liberdade sob a lei moral” (Kant 1987: 

367). 

Entre as três ideias puras da razão, Deus, liberdade e imortalidade, a 
de dom livre é o único conceito do suprassensível que (por meio da 
causalidade que pensamos nela) prova na natureza que tem realidade 
objetiva[...] temos em nós um princípio [a lei moral] que pode 
determinar a ideia do suprassensível dentro de nós, e através disto 
também a ideia do suprassensível fora de nós[...] Assim o conceito de 
liberdade (o conceito subjacente a todas as leis práticas 
incondicionadas) pode expandir a razão para além daqueles limites 
dentro dos quais quaisquer conceitos da natureza (i.e., conceito 
teórico) teria de permanecer confinado sem esperança. (Kant 1987: 
368) 
 

Ao conceber um novo método de julgamento reflexivo em termos de 

finalidade, Kant na terceira Crítica dirige o projeto de filosofia crítica através da crise 

metafísica causada pelo “suprassensível”, e transfere a explicação teleológica para a 

jurisdição final por razões práticas, unindo-se à CRPr para formar uma teleologia 

moral geral kantiana13. 

 

2. Uma Análise Comparativa da Teleologia Moral Neoconfuciana 

 

2.1 Impacto Filosófico do “Gewu” Re-inventado 

 

O renascimento do confucionismo do novo solo que havia sido cultivado pela 

cosmologia Neodaoísta e pela psicologia metafísica Budista envolve uma transição para 

 
13 Kant pensa que “existe de fato uma teleologia moral. Ela está conectada com a nomotética da liberdade por 
um lado e com a da natureza por outro” (Kant 1987: 337.). Com esta teleologia moral, Kant também 
reconcilia o conflito entre filosofia natural, metafísica e religião, combinando “nosso conhecimento dos 
propósitos físicos com o dos propósitos morais[...] [para] apoiar a realidade prática da ideia de Deus”, na 
medida em que é “a máxima da razão de lutar para unificar os princípios tanto quanto possível” (Kant 
1987: 346). Em síntese, o julgamento teleológico em sua reflexão sobre a natureza não pode deixar de 
conjurar “uma teleologia física”, enquanto a razão em nós fornece a pedra filosofal, transformando-a em 
“uma teleologia moral”. Com sua necessária inferência desta transformação teleológica moral, não há mais 
devaneios metafísicos ou dogmas teológicos em torno do suprassensível. Para a elaboração da teleologia 
moral, ver Kant (1987: 336-337). 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

139 
 
 

 

uma busca metafísica no reino do “além da forma” ou xingershang. O objetivo desta busca 

metafísica pelos confucionistas é realocar o suprassensível Dao de volta à vida cotidiana e 

à ordem social e reconectá-lo com a moralidade depois que foi separado por Budistas e 

Daoístas. No retorno aos clássicos confucionistas a fim de facilitar tal transição 

metafísica, a doutrina do “gewu” (investigação das coisas) de The Great Learning é 

reformulada pela escola Neoconfuciana Cheng-Zhu. 

 

a. De Dao a Li 

 

Zhu Xi acreditava que as abordagens metafísicas daoísta e budista separam a vida 

diária da verdade última e tornam dao “vazio, vácuo, imóvel e morto, e de nenhum uso 

para o povo” (Zhu 2002: 1690.), e pior ainda, tornam o dao amoral - eles “[são] 

ignorantes e os separam [dao e virtude] em duas coisas”, “enquanto para os 

confucionistas, o dao e a virtude são a mesma coisa” (Zhu 2002: 397)14. A noção de 

princípio da escola neoconfucionista Cheng-Zhu é, portanto, combater o suprassensível 

dos daoístas e budistas, o amoral dao, para re-unir a virtude dividida e a verdade última, 

e para salvar o confucionismo clássico de sua crise metafísica. 

Seja consciente ou não, a transição da terminologia de Zhu Xi15 – de dao a 

princípio - adapta-se estrategicamente a esta exigência filosófica:   

 

Dao é o princípio do qual no passado e no presente todos dependem[e]. 
(Zhu 2002: 397).  
Dao é assim chamado precisamente porque é o princípio natural da vida 
cotidiana. (Zhu, 2002: 1690)  
Todos com forma e fenômeno são úteis [(qi 器)]. O princípio que os 
torna tão utilitários é então o dao. (Zhu 2002: 1573)  

 
14 Todas as traduções são minhas, salvo indicação em contrário. As traduções são, às vezes, as sínteses dos 
textos originais mais longos. 
15 Feng Youlan ressalta que a noção de princípio neoconfuciano tem uma presença muito menor no 
pensamento dos neoconfucianos da dinastia Early Song como Zhou Dunyi, Shao Yong, Zhang Zai, mas só 
ganha “destaque real” no pensamento dos dois Chengs e ganha clareza (e complexidade) em Zhu Xi (Feng 
1983: 501). 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

140 
 
 

 

Entre o Céu e a Terra, há princípios[s] e energia qi16. O princípio é o 
Dao além da forma, e a essência [(ou raiz, ben)] que gera as coisas. A 
energia qi é a utilidade dentro da forma, e o instrumento [(ju 具)] para a 
geração de coisas. (Zhu 2002: 2755) 
 

O Dao, definido como “além da forma” em oposição à utilidade “dentro da 

forma” no Livro das Mudanças, é por este meio reduzido a princípio. Consequentemente, 

a divisão clássica dao vs. qi (utilidade) no estudo neodaoísta do “informe”, é atualizada 

em um contexto neoconfuciano em energia li vs. qi. O discípulo de Zhu Xi, Chen Chun, 

esclarece a sutil diferença entre os termos dao e princípio no contexto filosófico e 

linguístico neoconfuciano em seu Beixi Ziyi: 

 

De modo geral, o dao e o princípio se referem à mesma coisa. Mas os 
dois termos são necessariamente distintos a fim de indicar uma 
diferença [em ênfase]. O termo “dao” é nomeado em termos de 
viabilidade para todas as pessoas [isto é, universalidade] [...] [enquanto] o 
termo “princípio” implica uma certeza imutável. Portanto, [para 
enfatizar o aspecto desta mesma coisa] que é universalmente válido, 
[usar] “dao”; [para enfatizar o aspecto desta mesma coisa] que é sempre 
imutável, [usar] princípio. (Chen C 1983: 41-42) 

 

Chen Chun pode estar certo nesta sutil distinção terminológica, mas no uso de 

Zhu Xi e em geral no neoconfucionismo Cheng-Zhu, o princípio aparentemente se torna 

um termo mais genérico que incorpora o sentido da universalidade metafísica 

transmitida pelo termo “dao”, e não vice-versa. O princípio como uma propriedade 

teleológica moral será delineado no devido tempo. 

 

b. Investigação das Coisas em Operação 

 

A doutrina neoconfuciana da “Investigação das Coisas”, reformulada como 

“Princípio(s) de Exaustão” (ou princípio(s) de sondagem criteriosa), é o método utilizado 

para trazer a atenção de volta à vida diária. Ele reorienta a busca metafísica transcendental 

 
16 气,é traduzido em “força material” por Wing-tsit Chan, ou “ether” por Feng Youlan. A.C. Graham o 
deixa sem tradução. Vou chamá-lo de energia qi para evitar confusão com qi 器 como utilidade. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

141 
 
 

 

de volta ao mundo vivo que está cheio de coisas e eventos (sociais) nos quais o(s) 

princípio(s) está(ão) incorporado(s) - “Todas as coisas debaixo do céu não carecem de 

princípio(s)” (Zhu 2002: 20); “Nada é sem princípio, somente pela investigação das coisas, 

pode-se sondar completamente o(s) princípio(s)” (Cheng 1981: 1267). 

Zhu Xi diz: “o Sábio não ensinou o princípio de exaustão do ar; em vez disso, é 

preciso investigar as coisas, o que exige que se descubra o princípio. [Princípio 

encontrado nas coisas] é então substancial e concreto (shi 实 )” (Zhu 2002: 428). A 

investigação Cheng-Zhu das coisas é claramente articulada para combater os métodos 

filosóficos introspectivos, tais como a “mente de jejum” daoísta e a meditação budista, 

que estão nos olhos de Confúcio usados para sondar o princípio a partir do ar rarefeito. 

Zhu Xi pensa que os ensinamentos budistas “só entendem ‘o vazio’ (xu虚), mas [ainda] 

não reconheceram o princípio [concreto e sólido] dentro do ‘vazio’ (xu). É precisamente 

por isso que The Great Learning valoriza e promove [a investigação das coisas e] princípio[s] 

exaustivo[s]” (Zhu 2002: 311). 

Em vez de buscar uma súbita iluminação pelo reconhecimento de um único 

princípio ou verdade final, a investigação neoconfuciana das coisas requer o acúmulo de 

princípios concretos e o gradual alcance do estado de “tudo penetrar”. Teoricamente, a 

proposta neoconfuciana “um princípio e múltiplas realizações” (liyi fenshu 理一分殊) 

pressupõe a existência de um princípio universal único final, que Zhu Xi chama de “a 

única raiz” (yiben 一本). 

 
Uma infinidade de coisas está unida em um princípio. (Zhu 2002: 368) 
Tudo no céu e na terra, não importa o sutil ou o grosseiro, e o 
fundamental ou o incidental, tudo é [encarnação] de um princípio. (Zhu 
2002: 292) 
Os princípios são naturalmente coerentes. É por isso que se chama um 
princípio[...]. De um princípio se espalha dez mil coisas, claramente em 
uma ordem sem caos. Portanto, tudo então incorpora um princípio 
[particular], e tudo tem um nome [(ou papel, ming)]. Cada um tem sua 
propriedade. Deve-se observar se uma coisa é apropriada para seu 
princípio ou não. (Zhu 2002: 248-249) 

 

Como Zhu Xi reconhece, a ideia de “um princípio e múltiplas realizações” foi 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

142 
 
 

 

semelhante à ideia budista transmitida pela metáfora da lua (Zhu 2002: 607). Entretanto, 

praticamente, a investigação da doutrina do neoconfucionismo Cheng-Zhu sobre as coisas 

foi projetada para mudar a ênfase do discurso imprudente sobre um princípio. Zhu Xi 

diz: “Não é difícil reconhecer [existe] uma raiz, mas é difícil reconhecer que existem dez 

mil princípios particulares” (Zhu 2002: 989). 

 

Embora dez mil princípios sejam todos [essencialmente] um princípio, o 
estudioso, no entanto, deve compreendê-lo a partir da investigação de 
dez mil princípios na miríade de coisas. Quando [a investigação é] feita 
em todos os aspectos, o princípio único é naturalmente revelado. A 
simples tentativa de compreender o princípio único [último], sem 
compreender os dez mil princípios [das coisas concretas][...] é apenas ter 
alucinações (Zhu 2002: 3692). 

 

Aquele que defende a teoria como princípio celestial (tianli) [cujo 

reconhecimento iluminará todos os outros princípios] expressa ignorantemente o desejo 

humano [sem autoconsciência] (Zhu 2002: 598). Este pensamento pode ser rastreado até 

os escritos dos Mestres Cheng, que falam da ideia de “extensão” (tui 推), que significa 

inferir o princípio desconhecido a partir do conhecido, em vez de iluminação por um 

princípio. Em resumo, Zhu Xi acredita que a principal razão pela qual, apesar de todos 

os seus méritos, o budismo e o daoísmo são bastante limitados, é porque eles não 

praticam o método de investigação das coisas (Zhu 2002: 485.). 

 

2.2 Reconstrução comparativa de uma Teleologia Moral Neoconfuciana à luz de 

Kant 

 

À luz da filosofia de Kant, farei uma reconstrução comparativa do pensamento 

teleológico moral de Zhu Xi, caracterizado pela elaboração neoconfuciana da noção de 

princípio. Duas proposições devem ser estabelecidas: 1) A noção neoconfuciana de 

princípio é comparável ao conceito de Kant de propósito. A dicotomia Neoconfuciana 

entre princípio e energia qi fornece uma contraparte da doutrina Kantiana de dupla 

causalidade, apesar de sua significativa incomensurabilidade, e 2) através do método de 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

143 
 
 

 

investigação das coisas e princípio exaustivo, uma teleologia moral semelhante é 

realizada no Neoconfucionismo Cheng-Zhu, o que, no entanto, leva a implicações 

práticas bastante díspares. 

 

a. Propósito vs. Princípio  

 

O propósito de Kant 

 

Segundo Kant, o propósito é uma noção que pertence essencialmente à “filosofia 

pura” (ao invés de teologia ou filosofia natural). Duas definições de propósito na CJ 

parecem bastante contraditórias17: 

D1: Um propósito é um conceito de objeto, que contém a base para a atualidade 

do objeto. 

D2: Um propósito é um objeto de um conceito que é considerado como a base 

real da possibilidade do objeto. 

As ambiguidades, de fato, mostram a prudência de Kant na terminologia.  D2 é a 

definição de propósito no sentido transcendental, usada em argumentos. Vou utilizar 

D1 como minha definição para fins de reconstrução comparativa da teleologia moral de 

Zhu Xi. 

A partir de D1: 

a) Na medida em que o propósito contém a base da atualidade (a base real ao 

invés de uma base lógica), indica uma espécie de relação causal e, portanto, 

implica em uma relação causal - como Kant a define, “causa” é uma espécie 

de base real (Kant 1997:315, Kant 1997:334-33518) que é “a base da 

atualidade” e “princípio de tornar-se” (Kant, 1997: 334) Em resumo, o 

 
17 Estas duas definições são revisadas com base nas quatro definições de Kant (Kant 1987: 19, Kant 1987: 
64, Kant 1987: 73, Kant, 1987: 292). 
18 “O conceito de fundamento real [base, grund] é um conceito sintético. Aquilo que o fundamento real 
contém de algo é chamado de causa” (Kant 1997: 316) “Causa e fundamento devem ser discernidos[...] 
Toda causa deve ser em si algo real, pois aquilo que é o fundamento da realidade é algo positivo”. (Kant 
1997: 334) 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

144 
 
 

 

conceito de propósito de Kant indica um tipo especial de causalidade, para as 

coisas serem ou se tornarem como tal. 

b) O propósito requer um “conceito”, que implica a presença de um 

entendimento e de uma vontade - ou seja, os poderes cognitivos superiores. 

De D1 e D2, o propósito pode ser ou uma base empírica e contingente para a 

atualidade do objeto, ou pode ser transcendental, para servir como uma base real da 

possibilidade do objeto. 

 

O princípio de Zhu Xi 

 

Agora, à luz do conceito de propósito de Kant, eu recorro à noção de princípio 

de Zhu Xi; Zhu Xi explica: 

 

[(i)] Em relação a todas as coisas sob o céu, eles devem ter a causa[s] [(gu 
故19)] por serem assim [como são], e também a[s] regra[s] [(ze则20)] por que 
eles devem ser assim. Este [gu e ze juntos] é chamado de princípio. [(ii)] 
Ninguém é incapaz de conhecer [princípio], mas muitas vezes não pode 
sondar completamente o sutil e o grosseiro, e a manifestação e os 
[princípios] ocultos sem omitir. [(iii)] Se o princípio não for esgotado 
[totalmente sondado], o conhecimento ainda é limitado - nesta 
circunstância, mesmo que se imponha a extensão do conhecimento, é 
impossível alcançá-lo. Portanto, o caminho da extensão do conhecimento 
está na abordagem [diária] dos assuntos e na observação dos princípios 
[neles], de modo a investigar as coisas. (Zhu 2002: 512) 

 

Divido a citação acima em três seções. (i) é uma explicação padrão da noção de 

princípio, (ii) é sobre o princípio e a capacidade humana, e (iii) enfatiza a importância da 

investigação das coisas como um método para adquirir princípio. 

 

 

 

 
19 Também traduzido como “razão”, como em a razão para x. 
20 Também traduzido como leis ou regulamentos. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

145 
 
 

 

1) Princípio como causalidade 

 

Desde (i), os princípios para Zhu Xi são as causas para que as coisas sejam assim e a 

regra(s) para o porquê elas devem ser assim. Sobre isto, Zhu Xi também escreve: “as 

coisas são meramente coisas, enquanto dao é o princípio para as coisas sejam como tais” 

(Zhu 2002: 1858.). Portanto, na medida em que o “princípio” de Zhu Xi é a verdadeira 

base da atualidade das coisas, ou o princípio de se tornar coisas, é, nos termos de Kant, 

uma causalidade. 

 

2) Princípio como causa não-material e indicação de um poder cognitivo 

 

Para Zhu Xi, “princípio é o dao além da forma, e a essência (ou raiz, ben) que gera 

as coisas” (Zhu 2002: 2755.); é não-material ou não-sensível nos termos de Kant. A partir 

de (ii), Zhu Xi identifica a afinidade entre a capacidade cognitiva humana e o princípio. 

Ele enfatiza que o princípio é reconhecível (kezhi 可知) em vez de usar o termo sensato 

(kegan 可感). No quinto comentário e interpretação de The Great Learning, Zhu Xi 

reinventou um argumento semelhante: “já que a mente do coração de todos é inteligente 

e ninguém é incapaz de conhecer [o princípio], enquanto todas as coisas debaixo do céu 

não carecem de princípio[s], é assim apenas que quando o princípio ainda não está 

esgotado [totalmente sondado], o conhecimento [e sabedoria] ainda é limitado” (Zhu 

2002: 21.). Em resumo, o princípio no neoconfucionismo também implica um poder 

cognitivo e é a causa não-material (gu) para o porquê das coisas virem a ser. Neste ponto, 

chego à minha conclusão preliminar: a noção de princípio do Neoconfucionismo se 

assemelha ao conceito de propósito de Kant. 

 

b. A Causalidade Dupla de Kant versus Li-Qi Neoconfuciano  

 

De acordo com Kant, a causalidade em geral é uma conexão necessária entre 

causa (a base real da atualidade ou existência) e efeito (a consequência de tal base). A 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

146 
 
 

 

causalidade kantiana é dicotômica: causa eficiente (causa efficiens) e seu oposto. 

Entretanto, é notável que as expressões de sua doutrina de dupla causalidade nos 

principais escritos de Kant variam de acordo com o contexto. Em seu período crítico 

inicial, Kant se referiu ao outro tipo de causalidade (ou conexão causal) algumas vezes 

como causas finais, causa finalis (Kant 1997: 202.), algumas vezes como causas formais, 

causa formalis (ibid.), e algumas vezes como uma “conexão de utilidade”, nexum utilitatis 

(Kant 1997: 204). McLaughlin em sua análise do conceito de finalidade de Kant na CJ, 

aponta que, “quando Kant fala de[...] um “propósito” ou uma “causa final”, ele 

geralmente significa[...] não a causa finalis no sentido próprio, mas a causa formalis[...] 

Kant não parece ter discernido nitidamente entre as duas possibilidades conceituais [a 

saber, as causas finais e as causas formais]” (McLaughlin 1990: 38.). 

Da perspectiva de Kant, a causa formal e a causa final não são díspares por si 

mesmas. Sugiro um possível argumento baseado no próprio pensamento de Kant: 1) A 

forma é a base real que determina a utilidade de uma coisa. 2) A finalidade (da utilidade 

de uma coisa) determina a base da atualidade da coisa (que inclui a forma da coisa). 

Através da ideia mediadora “utilidade” (que Kant também usou para expressar a segunda 

causalidade em contraste com as causas eficientes (Kant 1997: 205.), este argumento 

demonstra que as duas causas são essencialmente homogêneas em vez de irredutíveis21. 

Isto quer dizer que o propósito determina a forma. Portanto, pode-se emendar a 

conclusão de McLaughlin: não há necessidade de “distinguir nitidamente” entre as duas 

causalidades, porque para Kant, as causas finais e as causas formais, apesar das ênfases 

diferentes dos nomes, referem-se essencialmente à mesma causalidade sui generis - vamos 

chamá-la de segunda causalidade. No final de seu período crítico, Kant expressou mais 

explicitamente uma dicotomia entre “conexão efetiva” e a “conexão de finalidade” como 

uma versão padrão de sua dupla causalidade (Kant 1997: 337). Para resumir, a segunda 

causalidade kantiana é a causalidade dos propósitos. 

Em suas palestras metafísicas (1790-91) no final de seu período crítico, Kant 
 

21 Além disso, uma boa ilustração é a própria interpretação de Kant de seu conceito de “arte em geral”. 
- “dizemos que é um produto da arte, e não da natureza, ou seja, que a causa que o produziu foi pensar num 
propósito ao qual este objeto deve sua forma” (Kant 1987: 170.). 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

147 
 
 

 

define mais explicitamente sua dupla causalidade (Kant 1997: 335)22. Assim, pode-se 

resumir as características da dupla causalidade de Kant: 1) Os dois tipos de causalidade 

são essencialmente irredutíveis. Mas ao invés de rejeitar uma em favor da outra, elas 

“devem estar ligadas”. Entretanto, as causas efetivas têm sempre prioridade 

epistemológica na pesquisa filosófica (natural) - apenas para “invocar o princípio da 

conexão de finalidade” só leva a “fazer a pergunta” (Kant 1997: 336). Ao mesmo tempo, 

as causas ou propósitos finais são funcionais no estudo da natureza - como “princípio 

heurístico para investigar as leis particulares da natureza” - e necessárias no domínio 

prático (liberdade), particularmente quando se trata dos postulados relativos ao 

suprassensível (Deus, imortalidade) (ibid.); 2) As duas causalidades são fundamentalmente 

diferentes “no método de filosofar” (ibid.); 3) A existência do organismo, visto como 

propósito natural - ou seja como um produto natural, mas visto como um propósito por 

julgamento reflexivo - sugere a confluência da dupla causalidade; 4) A existência dos seres 

humanos como seres morais é onde a confluência da dupla causalidade neste mundo é 

objetivamente confirmada pela razão prática à luz da lei moral. 

 

Zhu Xi em Li e Qi 

 

Zhu escreve: 

Entre o Céu e a Terra, existem princípios[s] e energia qi. O princípio é o 
tao além da forma, e a essência [ou raiz] que gera as coisas. A energia qi é 
a utilidade dentro da forma, e o instrumento para gerar coisas. Portanto, 
para que os seres humanos e as coisas venham a existir, eles devem 
possuir princípio para ter natureza [(xing 性)], e possuir a energia qi para 
adquirir forma [(xing 形)]. (Zhu 2002: 2755) 
O princípio nunca está separado da energia qi. Entretanto, o princípio é 
que além da forma, enquanto a energia qi é aquela dentro da forma. 
(Zhu 2002: 115). 
 

Podemos obter uma grande visão do pensamento de Zhu Xi sobre princípios e 

energia qi, vendo-o em termos das duas causalidades de Kant. Classifiquei alguns 

 
22 Ela ecoa muito dos argumentos de Kant na CJ e é, em certa medida, uma narrativa padrão de dupla 
causalidade após a intensa reflexão beneficiada pelas Críticas. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

148 
 
 

 

aspectos abaixo: 

 

1. Uma dicotomia na explicação das causas: 

 

Segundo Kant, “causa” é a “verdadeira base da atualidade” e o “princípio do vir-a-

ser”, e a causalidade em geral é uma conexão necessária entre causa e efeito (a 

consequência de tal base). Na medida em que o pensamento de Zhu Xi sobre princípio e 

qi energia oferece uma abordagem dicotômica para a geração de coisas, ele se assemelha 

à doutrina de Kant de dupla causalidade. No entanto, sob esta semelhança estrutural, a 

incomensurabilidade entre as duas versões de dupla causalidade nos informa das 

qualidades mais fundamentais para cada tradição filosófica. 

A “causa eficiente” de Kant diz respeito ao mecanismo da natureza e se aplica a 

coisas como “aparência” ou “objetos de experiência” (Pluhar 1996: xxvii). Kant chama 

esta conexão causal do que ocorre “no mundo do sentido de acordo com leis naturais 

imutáveis”, “a necessidade da natureza” (Kant 1996: 538-539). As causas eficientes de 

Kant incorporam tanto causas aristotélicas eficientes quanto causas materiais, na medida 

em que Kant entende o material como a “aparência” de “objetos de experiência” em vez 

da “coisa em si mesma” ou o substrato suprassensível. Para Zhu Xi, a energia qi de fato se 

refere à base sensata e material para o ser das coisas (tanto substância quanto força) nos 

termos de Kant, e pode ser bem comparada às “causas eficientes” kantianas. Mas não 

postula nada semelhante à controversa coisa em si mesma, como um substrato 

suprassensível necessário sob a aparência material. 

Além disso, as “causas eficientes” de Kant estão associadas às “leis naturais 

imutáveis” e à necessidade natural. A este respeito, ela produz e se agarra à sensação de 

certeza e precisão. A energia qi de Zhu Xi, em contraste, tem um temperamento 

filosófico muito diferente. Ela está associada à mudança e à contingência. Na famosa 

metáfora de Zhu Xi sobre a relação entre o supremo (taiji 太极) e yin-yang (阴阳), ele 

compara a energia qi (yin-yang) a um cavalo, e o princípio a um cavaleiro: “a suprema 

máxima é princípio enquanto aquilo que se move [yang] ou descansa [yin] é energia qi[...] 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

149 
 
 

 

Se a suprema máxima (como princípio) é como um cavaleiro, então aquilo que se move 

ou descansa [(viz. energia qi)] é o cavalo” (Zhu 2002: 3129). Eu acho que há um subtexto 

de que o cavalo é a fonte de mudança (movimento), mas sem um cavaleiro ele fica 

selvagem23. Além disso, Zhu Xi usa a noção de qibing (气禀 literalmente, [inata] 

ganhando da energia qi, vou chamá-lo de “natureza material” por conveniência) para 

explicar a contingência das duas maneiras seguintes: 

a) Como a disposição humana de promulgar o mal ao lado da natureza 

humana universal e pura e boa na clássica ideologia confucionista (Mencius). A primeira 

nasce com, mas contingente (isto é, diferente de pessoa para pessoa), enquanto a 

segunda é inata e universal: 

 

A natureza humana é boa. Entretanto, alguns nascem para ser bons, 
outros nascem para ser maus. Isto se deve à diferença em sua natureza 
material [(qibing)][(qibing)][(qibing)] quando o sol e a lua são brilhantes e o 
clima é harmonioso, as pessoas que nascem ganham a energia qi clara e 
vigorosa, e então fazem boas pessoas; enquanto que, quando o sol e a lua 
estão escuros e o clima é anormal, as pessoas que nascem ganham a 
energia qi violenta, elas farão pessoas más[...] a educação é transformar a 
natureza material [inata][...] é preciso se esforçar para superá-la e remediá-
la, cortando seu excesso e devolvendo-o ao equilíbrio. (Zhu 2002: 198.) 

 

b) Como a variação na capacidade física e mental das pessoas, sua 

personalidade, e até mesmo sua fortuna pessoal. Por exemplo, a clareza e pureza da 

energia qi, respectivamente, afetam a inteligência e o senso moral. As cinco categorias de 

energia qi condicionam a personalidade de uma pessoa de forma diferente. Finalmente, a 

natureza material também influencia, em certa medida, a fortuna pessoal com relação à 

riqueza e ao tempo de vida24. 

Em resumo, esta dicotomia entre princípio além da forma e energia qi dentro da 

forma no relato de Zhu Xi da geração das coisas, é qualificada em termos kantianos como 

dois tipos irredutíveis de bases reais da atualidade ou existência das coisas. Mas a energia 

 
23 A teoria de Zhu Xi impede a possibilidade desta hipótese em sua ênfase na dependência mútua entre 
princípio e energia qi. 
24 Altamente resumido com base em várias passagens longas (Zhu 2002: 204-205, Zhu 2002: 213) 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

150 
 
 

 

qi de Zhu Xi como a força vital em constante mudança e contingente tem muito mais 

funções teóricas do que as “causas suficientes” de Kant. A compreensão inovadora de 

Kant sobre o material, embora muito diferente da concepção predominante dos filósofos 

naturais em seu tempo, ainda foi influenciada pela ideia da matéria como inerte e morta. 

A este respeito, encontra-se a divergência nas duas versões de dupla causalidade e 

encontra temperamentos filosóficos fundamentalmente únicos. 

 

2. A Unidade 

 

Kant acha que os dois tipos de causalidade, apesar de serem irredutíveis, “devem 

estar ligados”, em vez de rejeitar um em favor do outro. Esta proposta de fato revela um 

dilema kantiano: sua doutrina de duas causalidades é essencialmente perturbada por seu 

dualismo e pela assunção da coisa em si, e sofre de um efeito colateral inevitável de sua 

divisão da razão em duas (teórica e prática). A solução de Kant para preencher a lacuna, 

só vem no último estágio de seu projeto filosófico crítico em uma teleologia moral 

integrada trazida pela CJ, onde ele reúne natureza e liberdade na ideia de que o ser 

humano, como o propósito último da natureza, através de sua existência sob a lei moral, 

pode encarnar e promover o bem mais elevado como o propósito final. Zhu Xi não faz tal 

desvio do desapego ao reencontro, nem exige a unidade fornecida por um terceiro 

integrador. A versão de Zhu Xi de dupla causalidade impede a separação dualista em 

primeiro lugar: “princípio não é separado da energia qi” (Zhu 2002 115.). Mesmo na 

metáfora do cavalo mencionada acima, Zhu Xi enfatiza particularmente que, quando a 

energia qi viaja, o princípio também viaja. “Os dois são mutuamente dependentes e 

nunca separados[...]o cavalo transporta o cavaleiro e o cavaleiro monta o cavalo. Quando 

o cavalo vem e vai, o cavaleiro também vai”. (Zhu 2002: 3129) 

 

3. A prioridade entre os dois: 

 

As duas causalidades irredutíveis estão ligadas, mas ainda há uma questão quanto 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

151 
 
 

 

à prioridade. Zhu Xi, em seus últimos anos, relutou em responder a este tipo de 

conjectura metafísica. 

Pergunta: Deve haver primeiro o princípio, e depois vem a energia qi? 
Como você acha? 
Resposta: Esta não é uma questão de prioridade [primeira ou segunda][...] 
Se se deve supor a gênese, deve ser que o princípio venha primeiro. 
Entretanto, o princípio não é uma coisa diferente, mas indispensável da 
energia qi. Sem energia qi, o princípio não tem como ser instanciado. Se a 
energia qi é metal, madeira, água e fogo, o(s) princípio(s) é(são) o coração 
humano (ren), a retidão (yi), a propriedade ritual (li) e a sabedoria (zhi). 
(Zhu 2002: 115.) 

 

Para Zhu Xi, a relação entre o princípio e a energia qi é caracterizada por sua 

dependência mútua e indispensabilidade. Em outras passagens, particularmente em seus 

primeiros escritos, ele simplesmente afirma que o princípio vem em primeiro lugar. Chen 

Lai argumenta que a “prioridade” de princípio para Zhu Xi é meramente lógica e não 

temporal (Chen L 2011: 181.). No caso de Kant, ele dá prioridade epistemológica às 

causas efetivas na pesquisa filosófica (natural), advertindo que meramente “[invocando] o 

princípio da conexão de finalidade” leva a “fazer a pergunta” (Kant 1997: 337), enquanto 

no domínio prático, ele dá prioridade à segunda causalidade, a causalidade da vontade (a 

faculdade de propósito), cuja forma suprema é a liberdade (“um poder de espontaneidade 

absoluta”) - segundo Kant, a liberdade é o único conceito do suprassensível encontrado 

em nós que é a realidade objetiva aprovada (e, portanto, um fato moral). Portanto, a 

segunda causalidade de Kant tem uma prioridade moral e metafísica, e mais 

precisamente, uma prioridade metaética. À luz do pensamento de Kant, sugiro que a 

prioridade de princípio não é apenas lógica, como Chen afirma, mas mais importante, é 

uma questão de valor - trata-se da prioridade moral. Tanto o princípio de Zhu Xi quanto 

o propósito de Kant são a causalidade que exibe a propriedade moral. 

 

c. Princípio como propriedade moral e ideias metaéticas neoconfucianas 

 

A noção de princípio neoconfuciano de Zhu Xi, além de ser semelhante ao 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

152 
 
 

 

propósito de Kant como um tipo especial de causalidade para as coisas sendo assim (gu)25, 

também recebe um segundo sentido - é a(s) regra(s) do porquê as coisas deveriam ser 

assim (dangran zhi ze). Este “deve ser” acrescenta um imperativo moral e transforma o 

princípio de uma causalidade neutra em uma causalidade moral. Das duas causalidades, é 

muito claro esse princípio apresenta uma qualidade moral. “Se a energia qi é metal, 

madeira, água, fogo, então o(s) princípio(s) é(são) a cordialidade humana, a retidão, a 

propriedade ritual e a sabedoria”. Mais uma vez, “bondade, retidão, propriedade ritual e 

sabedoria humanas são os principais componentes da natureza humana. Todos eles são o 

que está além da forma. Como eles podem ser divididos?”! (Zhu 2002: 246.). Além disso, 

o princípio é universalmente difundido na vida cotidiana, e existe objetivamente nas 

coisas. Não são as “leis naturais imutáveis” kantianas para o mundo sensato, nem a lei 

moral suprassensível dentro de nós, mas as regras morais para que todos os seres 

(humanos e coisas afins) devam ser assim. Esta não é uma proposta pampsiquista ou uma 

proposta teológica. O discípulo de Zhu Xi, Chen Chun em seu Beixi Ziyi, explica melhor 

o que se entende por “deveria ser assim”:  

O que os antigos significam por investigação das coisas e princípio(s) 
exaustivo(s), é buscar a regra [moral] [(ze)] para [as coisas] deveriam ser 
assim” (Chen C 1983: 42.) 
 

“Princípio(s)” é(são) a(s) regra(s) para que as coisas devam ser assim. “Regra” é a 

norma ou lei. Ela denota certeza sem variabilidade. O que se entende por “deve ser assim” 

[(dangran)] é o que deve ser feito corretamente nas coisas, ou seja, ser adequado [(qiaohao 

恰好)], sem qualquer excesso ou deficiência. Por exemplo, o governante repousa sobre a 

virtude do coração humano [(ren)], já que repousar sobre a virtude do coração humano é a 

regra de como o governante deve ser. (Chen C 1983: 42.) 

Para o Neoconfucionismo, “deve ser assim” significa “ser adequado”. A 

adequabilidade em uma coisa (ou ser humano) define sua propriedade moral e determina 

que sua existência seja essencialmente moral. As coisas podem seguir várias regras 

específicas para serem adequadas - isto torna os princípios diversos - mas “ser adequado” é 

 
25 Nos termos de Kant, a base real da atualidade das coisas ou o princípio do vir-a-ser. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

153 
 
 

 

o princípio comum de que todas as coisas as quais “devem ser assim”. Da mesma forma, 

quando Zhu Xi defende a doutrina neoconfuciana de “um princípio e múltiplas 

realizações”, ele aponta que tudo incorpora o princípio específico que é adequado para 

seu nome ou papel (ming), ou seja, “cada um tem sua propriedade [(dang)]”, mas “os 

princípios são naturalmente coerentes” (Zhu 2002: 248-249.) Pode-se inferir daí que a 

coerência em todos os princípios reside na ideia de “propriedade”. 

Seja no mundo natural ou no domínio humano, o princípio está presente. Como 

diz Cheng Yi, “a grama ou a madeira tem princípio; um evento ou um artefato tem 

princípio26“. Chen Lai (Chen L 2011: 177.) aponta: 

 

A noção de princípio no Neoconfucionismo tem dois significados 
principais: as leis das coisas e os princípios morais. Embora o significado 
de princípio esteja dividido nestes dois sentidos, eles estão 
essencialmente unidos do ponto de vista neoconfuciano - os princípios 
morais são a manifestação particular das leis universais do universo na 
sociedade humana. 

 

Para Zhu Xi, os seres humanos não são supremos no sentido kantiano - isto é, 

como 1) o único ser moral (com liberdade) na terra, e 2) a última pureza da natureza que 

luta pela promoção do bem mais elevado como o propósito final da criação. Os seres 

humanos e as coisas na ideologia neoconfuciana não são diferenciados por causa da 

possibilidade de serem morais (adequados), mas meramente devido à distinta natureza 

material obtida da energia qi: 

 

Em relação à energia qi, tanto os seres humanos quanto as coisas são 
gerados por ela; [Entretanto,] em relação à qualidade da energia qi (seja 
fina ou grosseira), os seres humanos recebem a energia qi adequada e 
fluida enquanto as coisas recebem o tipo desequilibrado e rígido. Devido 
à energia qi adequada, os humanos podem compreender o princípio, 
enquanto que devido à energia qi desequilibrada, o princípio nas coisas é 
bloqueado e eles não podem conhecê-lo. (Zhu 2002: 194) 

 
 

26 Aqui eu traduzi particularmente “wu” em “artefatos” para fazer o contraste no subtexto (Aqui, Cheng 
significa coisas feitas pelo homem em contraste com as coisas naturais como uma grama e uma madeira). 
“Wu” geralmente pode significar objetos ou coisas. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

154 
 
 

 

Baseado na ideia de “adequação” ou “propriedade” que todos os seres possuem e 

devem concretizar, Cheng-Zhu Neo-Confucionismo construiu seu fundamento metaético 

e justificou a importância metodológica do método filosófico reinventado de investigação 

das coisas. Portanto, Zhu Xi propõe que “se deve observar se uma coisa é ou não própria 

para seu princípio” logo após sua explicação sobre a coerência de princípio e a 

propriedade nas coisas (Zhu 2002: 248-249.). 

Pelo reconhecimento da adequação nas coisas, não só se encontra os fatos morais 

difundidos no mundo vivo e encarnados por todas as coisas, mas também se ilumina o 

princípio coerente em si mesmo - a possibilidade de ser adequado e harmonioso com o 

próprio contexto, como barcos viajando suavemente na água e carruagens viajando com 

sucesso em terra, mas não o contrário (Zhu 2002: 189.). A investigação das coisas exige 

reorientar a busca metafísica de significado, verdade e valor final de volta às questões 

cotidianas e às dez mil coisas que encontramos no mundo vivo, em vez de perseguir o 

“distante, abstruso e suprassensível” tao sem forma além do “horizonte do domínio 

humano e do céu”, como acontece com os neodaoístas, ou de penetrar profundamente na 

mente do coração em prol de uma iluminação genuína a partir de dentro, como acontece 

com os budistas. 

Além disso, a investigação das coisas também difere da pesquisa científica 

moderna em seu objetivo explícito de buscar o reconhecimento moral; assim, é 

fundamentalmente um método prático de auto-cultivo em vez de um método científico 

para o conhecimento cognitivo. Ele exige o “retorno a si mesmo” (fanshen反身) para 

reforçar o princípio. 

Pergunta: O que significa “voltar a si mesmo a fim de esgotar o princípio 
[sondar totalmente]”. 
Resposta: O retorno a si mesmo significa reforço. Resposta adicional: 
busca no próprio corpo e [no próprio] papel social. (Zhu 2002: 3766) 
 

Neste sentido, o Neoconfucionismo deve ser considerado como verdadeira 

filosofia (ou sabedoria) nos termos de Kant, que diz respeito ao propósito (moral) final 

dos poderes cognitivos humanos. O filósofo genuíno é o filósofo prático (Kant 1997: 

300). O princípio não existe em uma espécie de espaço alienígena que transcende o 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

155 
 
 

 

domínio do mundo humano. A investigação das coisas valoriza o momento do encontro - 

o momento do reconhecimento - onde se considera que seja interior ou exterior, é um e o 

mesmo princípio (Zhu 2002: 723.); seja nas coisas ou em mim, é um e o mesmo princípio 

(Chen C 1983: 42.); seja celestial ou humano, é um e o mesmo princípio. (Zhu 2002: 

2676, 589.) 

Quero concluir esta seção com outra citação de Zhu Xi: 

 

As pessoas geralmente consideram o princípio (o dao) como uma coisa 
abstrata e transcendental [(xüankong 悬 空27)]. [O fato de que] The Great 
Learning não fala de princípio exaustivo, mas apenas de investigação das 
coisas, é para incitar as pessoas a compreender [o princípio] por meio de 
[investigação] das coisas. Desta forma, pode-se ver o corpo substancial 
[(ou essência, shiti 实 体 )]. O chamado corpo substancial não pode ser 
reconhecido, exceto por meio de [investigação] das coisas. Por exemplo, 
os barcos são feitos para viajar na água enquanto as carruagens são feitas 
para viajar em terra. Agora, mesmo juntando uma multidão de pessoas 
para empurrar um barco em terra, ele não viajará. Assim, reconhece-se 
que o barco não é [adequado] para viajar em terra. Isto mostra o 
chamado corpo substancial (ou essência). (Zhu 2002: 469.) 

 

O princípio não é misterioso. O “corpo substancial” existe nas coisas, na 

adequação das coisas ou, nos termos de Kant, no propósito, ou seja, na utilidade num 

contexto específico28. Na passagem acima, Zhu Xi justifica a reformulação da doutrina 

clássica “gewu” como investigação das coisas, e a associação dela com a noção central de 

princípio neoconfuciano. Com base na ideia de “adequação” como princípio moral 

coerente ou “corpo substancial” em todos os seres (humanos e coisas afins), o 

Neoconfucionismo constrói um fundamento metaético para sua ética normativa e prática 

de cultivo moral, e, com sucesso, recoloca o tao metafísico de volta ao mundo vivo. 

 

 

 
27 “Xüankong” significa literalmente “suspensão no ar”. Aqui escolho traduzi-lo como “abstrato e 
transcendental”, porque é de certa forma comparável à definição de Kant de “transcendental”, o que 
significa sem fundamento na experiência possível e impossível de ser confirmado objetivamente. 
28 A segunda causalidade de Kant, a causalidade do propósito, é também a “conexão da utilidade”, nexum 
utilitatis (Kant 1997:204). 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

156 
 
 

 

3. Conclusão: avaliação das duas versões da teleologia moral 

 

Para Zhu Xi, os princípios inatos em todas as coisas investigadas (tanto naturais 

quanto artificiais) são propriedades morais. A investigação neoconfuciana das coisas 

encontra um propósito moral em cada encontro com a “adequação” nas coisas (também 

em si mesmo). Cada momento de tal encontro é uma ocasião de auto-cultivo e de 

esclarecimento moral. Mas para Kant, o julgamento reflexivo como método, em seu 

estudo da natureza, encontra apenas a causalidade dos propósitos, isto é, a relação entre 

os meios e o fim. Embora a natureza seja então vista como um sistema teleológico, ela não 

é necessariamente caracterizada por qualquer propriedade moral. A teleologia moral 

kantiana - o esclarecimento da qual tem que fazer um desvio: quando o julgamento 

reflexivo em sua ideia da natureza como um sistema teleológico inevitavelmente ascende 

ao suprassensível, e conjura a ideia de um propósito final incondicionado que está 

essencialmente além de seu alcance, sofrendo assim de uma antinomia, a razão com base 

na lei moral revela o profundo fato teleológico moral em nós - o propósito final deve ser, 

ao mesmo tempo, o bem moral mais elevado pelo qual temos que lutar. 

Se Zhu Xi pudesse ter lido Kant, pode-se imaginar que a abordagem kantiana não 

sofreria menos críticas do que o taoísmo e o budismo. É exatamente o que Zhu Xi 

gostaria de evitar - pendurar toda a força moral e certeza no reconhecimento de uma ideia 

final - embora seja o propósito final, o bem maior, a lei moral ou a liberdade. Zhu Xi 

considera isso como uma abordagem fácil demais, que não leva à verdade última, mas a 

meras alucinações, e mostra um desejo meramente humano. Embora a investigação das 

coisas assuma teoricamente um princípio coerente (uma “raiz”, ou “corpo substancial”), o 

método em si é projetado para um uso exatamente oposto - para se envolver com as 

“múltiplas realizações” do princípio único na vida diária. Isto também explica o fato de 

que, mesmo que no Neoconfucionismo exista também a ideia do bem maior ou do bem 

perfeito (zhishan 至善29), ele não tem um papel metaético e metodológico crucial, como a 

investigação das coisas. Zhu Xi direciona intencionalmente esta ideia para os assuntos 

 
29 “Zhishan” também é uma ideia de The Great Learning. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

157 
 
 

 

cotidianos - como relata seu discípulo: “quando ele [Zhu Xi] fala do “bem mais elevado”, 

ele diz novamente: “o que é mostrado na vida diária, tudo tem sua regra essencial e 

determinante, respectivamente” (Zhu 2002: 579). Para os neoconfucianos, não há 

necessidade de esperar pela única ideia final para a transformação moral. 

A investigação neoconfuciana das coisas olha para o exterior para encontrar a 

coerência moral entre nós e as coisas, enquanto Kant rejeita fundamentalmente o mundo 

natural (como mecânico) em nome da certeza moral em termos de liberdade. O 

neoconfucionismo tenta revelar o que é parecido nos domínios humano e natural, 

enquanto Kant procura provar o que é único em nós. No entanto, ambos trazem sentido  

ao nosso mundo vivente e proporcionam uma visão de uma vida melhor. Ainda se pode 

perguntar: os dois filósofos estão corretos? Quem detém a verdade última? diria Kant: 

“Interrogue a lei moral em você! Você sempre sabe”. Enquanto Zhu Xi poderia dizer: 

“Comece a investigar as coisas ao seu redor, e algum dia, você saberá”. 

 

  



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

158 
 
 

 

Referências 

 

Kant, I. 1987, em W. S. Pluhar, (trans.), Critique of Judgment, Indianapolis, Hackett 

Publish- ing Company, Inc. 

Kant, I. 1996, em W. S. Pluhar, (trans.), Critique of Pure Reason, Indianapolis, Hackett 

Publishing Company, Inc. 

Kant, I. 1997, em K. Ameriks e S. Naragon, (trans.), Lectures on Metaphysics, Cambridge, 

Cambridge University Press. 

Kant, I. 2002, em W. S. Pluhar, (trans.), Critique of Practical Reason, Indianapolis, Hackett 

Publishing Company, Inc. 

Butts, R.E. 1984, Kant and the Double Government Methodology, Dordrecht, D.Reidel 

Publish- ing Company. 

Chen, C. 1983, Beixi Ziyi 北溪字义 (Master Beixi’s Explanation of the Neo-Confucian 

Terms), 北京: 中华书局. 

Chen, L. 2011, 宋明理学 (Neo-Confucianism of the Song and Ming Dynasties), 北京: 

三联出版社. 

Cheng, Y. e Cheng H. 1981, Ercheng Ji 二程集 (The Collection of Two Chengs' Works), 

北京：中华书局.  

Feng, Y. 1983, em D. Bodde (trans.), A History of Chinese Philosophy II. Princeton, 

Princeton University Press. 

Fugate, C.D. 2014, The Teleology of Reason: A Study of the Structure of Kant's Critical 

Philosophy (Kantstudien-Ergänzungshefte Book 178), De Gruyte. 

Gregor, M. 1997, Groundwork of the Metaphysics of Morals, Cambridge, Cambridge 

University Press.  

LP, P. C. 1987, Treating Persons As Ends: An Essay on Kant's Moral Philosophy. Lanham, 

University Press of America.  

Mclaughlin, P. 1990. Kant's Critique of Teleology in Biological Explanation, Lampeter, The 

Edwin Mellen Press. 

https://amzn.to/3uJVkBE
https://amzn.to/3bmQzX7
https://amzn.to/3bji9UP
https://amzn.to/3bm6h4O
https://amzn.to/33KzvWt
https://amzn.to/3tM5kZI
https://amzn.to/3eHTATP
https://amzn.to/3eHTATP
https://amzn.to/33CnCBU
https://amzn.to/2SDcsL2
https://amzn.to/3hkUC9U


 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 125-159, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

159 
 
 

 

Zhu, X. 2002, em J. Zhu, Z. Yan, Y. Liu, (eds.), Zhuzi Quanshu 朱子全书 (The Complete 

Collection of Master Zhu's Works), 上海: 上海古籍出版社. 

Zuckert, R. 2007, Kant on Beauty and Biology, Cambridge, Cambridge University Press. 

 

 

 
Abreviações 
 
Títulos abreviados de Kant 
 
CJ: Crítica da Faculdade de Julgar 
CRP: Crítica da Razão Pura 
CRPr: Crítica da Razão Prática  
LM: Palestras sobre Metafísica 
 
Títulos abreviados de Zhu Xi 
 
Huowen: Sishu Huowen 四书或问 
Yülei: Zhuzi Yülei 朱子语类 
Wenji: Huian Xiansheng Zhuwengong Wenji 晦庵先生朱文公文集 
Zhangju: Daxue zhangju大学章句 
Zhengyi: Liji Zhengyi 礼记正义 
Ziyi: Beixi Ziyi 北溪字义 
 

 

 
Creative Commons License 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution–NonCommercial–NoDerivatives 4.0 
International (CC BY–NC–ND 4.0).  
 
Received: 07/04/21 
Accepted for publication: 20/04/21  
Published: 03/06/21 
 
 

https://amzn.to/3eJhezr

