Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

TELEOLOGIA®

TELEOLOGY

Edmund Husserl

Traducao de
Agustin Serrano de Haro Martinez
agustin.serrano@cchs.csic.es

Nota do tradutor

A escrita de Edmund Husserl cuja traducio em portugués é oferecida nestas paginas
corresponde ao manuscrito de trabalho de novembro de 1931 intitulado “Teleologia”. Iso
Kern, seu editor no volume XV da série Husserliana - texto n° 22, pp. 378-386 -, acrescentou
ao titulo a seguinte referéncia: “A implicacdo do eidos intersubjetividade transcendental no
eidos eu transcendental. Factum e eidos”.

A data da composicio da escrita ¢ significativa. Com efeito, 1931 marca um momento
culminante no esforco de Husserl, ja septuagendrio, para alcancar o “trabalho sistemdtico
fundamental” que recolheria “a soma do trabalho de uma vida”. A reformulacio das Meditacdes
Cartesianas, que Husserl empreendeu durante o verdo de 1931 com vista a sua publicacio na
Alemanha - a traducio francesa de Levinas e Pfeiffer tinha aparecido apenas alguns meses
antes - devia conduzir a este objetivo ha muito procurado. Mas, como em ocasides anteriores,
o trabalho de revisao atingiu tal extensio e profundidade que transbordou o quadro prefixado
e impods a mente do filosofo a conviccio de que a obra definitiva tinha de ser construida a
partir do zero. Entre os escritos que nasceram imediatamente desta decisdo, o que aqui esta

traduzido ocupa um lugar de destaque. Pois, nele se examina o proprio principio, a pedra

*[N.T. JTS] O presente artigo é uma traducio autorizada pela Daimon Revista Internacional de Filosofia, em funcio
da primeira publicacio do artigo original, a saber: Husserl, E. (1997). Teleologia (trad. de Agustin Serrano de
Haro). Daimon Revista Internacional de Filosofia, (14), 5-16. Disponivel em
https://revistas.um.es/daimon/article/view/9121 . As citacdes ao longo do artigo foram traduzidas pela JTS, mas

as referéncias constam aqui no mesmo formato e estilo do original.


mailto:agustin.serrano@cchs.csic.es
https://revistas.um.es/daimon/article/view/9121

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

angular do edificio da fenomenologia transcendental, a saber: a correlacio necessaria entre a
ideia da razio da verdade, do verdadeiro ser - e a “forma” essencial e teleoldgica da
subjetividade - “a forma de todas as formas” da existéncia individual, diz aqui Husserl. De
acordo com a exigéncia do método descritivo, a analise da teleologia desenvolve -se, com efeito,
na imanéncia “fatica” da minha vida intencional, mostrando como ela abriga em si um
universo integro, o da intersubjetividade, e como esta, apesar de ser a “realidade absoluta”, esta
livre, mas necessariamente orientada para o fim infinito da perfeicio racional. Nesta ordem de
ideias, também se destaca com notavel clareza o lado tomado pela fenomenologia
transcendental na questao da teologia.

Convém finalmente notar que, durante a primavera de 1931, Husserl decidiu reestudar
intensivamente os escritos publicados de Scheler e, acima de tudo, de Heidegger. O exame
dissipou nele as duvidas sobre uma pretendida superacio interna do seu pensamento e lhe
reafirmou a urgéncia de tornar vilida a fenomenologia tal como a tinha concebido, em
oposicio as “visdes antropologizantes” da mesma: estas, na busca de uma “cosmovisio”,
estariam obscurecendo a vocacdo cientifica e a missdo racional, e, portanto, salvifica, da
investigacio fenomenologica. No escrito que nos ocupa, nio faltam alusdes criticas as no¢des
centrais de Ser e Tempo, ou, para ser mais preciso, incorporacoes de categorias existencidrias no
quadro da teleologia transcendental - portanto, em certo sentido, algo assim como
surpreendentes reincorporacdes conceptuais.

A condicio de manuscrito de trabalho bem como a densidade e a dificuldade da analise
tornaram aconselhavel a inclusio de notas explicativas. As duas notas do proprio Husserl
podem ser reconhecidas pelo asterisco que acompanha a chamada. Estamos gratos a Kluwer
Academic Publishers e ao Arquivo Husserl em Leuven pela amavel permissio concedida para esta
traducdo e publicacio.

Agustin Serrano de Haro



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

TELEOLOGIA. [A IMPLICACAO DO EIDOS INTERSUBJETIVIDADE
TRANSCENDENTAL NO EIDOS EU TRANSCENDENTAL. FACTUM E EIDOS]

[com base nas notas de 5 de Novembro de 1931]

A autoconstituicio da subjetividade transcendental como um dirigir-se no infinito a
“perfeicio”, a verdadeira autopreservacio. O ser em contradicdes sempre novas, a superacio
das contradicoes. A subjetividade transcendental existindo na forma, que lhe é necessaria, da
mundanidade; ou seja, na forma de uma humanidade que quer configurar a si mesma e consigo
a seu mundo em um mundo verdadeiro, “livre de contradicdes”. Necessidade para este
proposito de automeditacio em graus cada vez maiores, ou seja, necessidade de um processo
de desenvolvimento da automeditacio até atingir a automeditacio transcendental e o
desenvolvimento sistematico proprio dela’.

O curso e o processo de desenvolvimento da automeditacio sio uma funcio do curso
unitario universal de teleologia e do seu curso de desenvolvimento. A teleologia, como forma
ontoldgica, articula o ser universal da subjetividade transcendental. O processo teleoldgico, o
processo de ser de intersubjetividade transcendental, traz em si uma universal “vontade de
vida”, que para os sujeitos individuais permanece inicialmente na obscuridade; ou melhor,
uma vontade de ser verdadeiro, e talvez possamos dizer que a vontade que é patente a cada um
tem um “horizonte de vontade” latente. A medida que se desenvolve, tal vontade torna-se
patente, primeiro em alguns sujeitos individuais: o horizonte aberto de forma vazia, amorfa,

torna-se um horizonte que tomou forma; o homem desperta para sua condicio transcendental,

' O parédgrafo inicial tem um cardcter programatico que, para além da sua construcio eliptica, se reflete na
proeminéncia das afirmacdes nele contidas:

a - a subjetividade nao tem apenas uma teleologia ou estrutura de fins que lhe é propria e que tende a ser cumprida
em alguma medida ou ocasiio, mas, ao contrério, a subjetividade transcendental consiste em estar orientada para
a perfeicio como seu fim. Nesta aspiracio ela se “autoconstitui” - torna-se o que ¢ - e desta aspiracio depende a
continuacio do seu ser;

b - o enderecar-se a perfeicio ¢, contudo, um processo infinito, que ¢ descrito em termos de razio tedrica e
pritica como “superando contradi¢des”;

¢ - em virtude da mundanidade, que estabelece um vinculo necessario entre a subjetividade transcendental e a
humanidade, esta teleologia se identifica com a vontade da humanidade de criar para si mesma e de si mesma um
mundo verdadeiro:

d - tal propdsito requer antes de tudo a meditacio da subjetividade sobre si mesma e sobre sua vontade, ou seja,
um exercicio continuo, sistemdtico e progressivo de automeditacio.

3



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

o horizonte da auténtica humanidade desperta nele. Esta ideia, a da auténtica humanidade, ¢é
formada pré-ontologicamente no homem; ¢ a ideia que em desenvolvimento posterior recebe
forma cientifica gracas 2 meditacio do sentido ontoldgico, e que como ideia ontoldgica pode
entio tornar-se uma ideia que dirige a vontade, que assim tem seu objetivo expresso; isto &, a
vontade tem agora esta ideia na forma expressa de meta, na forma de um fim da totalidade de
todos os fins individuais e supraindividuais (intersubjetivos, de toda a Humanidade)®.

A ideia de perfeicio infinita, a ideia de uma existéncia subjetiva individual perfeita, no
seio de uma comunidade intersubjetiva global infinitamente perfeita. Ideia impensével como
uma forma ja terminada, como a forma eficaz de uma existéncia transcendental pensavel -
representavel intuitivamente. A ideia de uma existéncia em infinito progresso “plus quam
perfect”, que supera as necessarias “contradicoes” do ser e assim se eleva a concordincia
consigo mesma no ser verdadeiro; ideia de uma existéncia que se renova para a verdade
(“Renovacio”, homem novo: 1 - na vontade desperta de autenticidade; 2 - na vontade de
querer viver segundo a ideia de progresso, de querer ser como um homem novo, na renovacio
eterna que se repete sempre de novo). Sentido da Historia, sentido da historicidade do eu
individual no seio da intersubjetividade que ainda niao despertou, ou que s6 despertou em
alguns individuos, e sentido da historicidade da intersubjetividade transcendental em geral. O
sentido da verdade, que vive “nela” - na intersubjetividade -, a vontade transcendental
universal nela oculta - vontade “metafisica” de ser - e que nela se torna vontade desperta, em
varios graus de consciéncia desperta, e que se amplia a outros sujeitos individuais e se difunde
extensiva e intensivamente - na forma da “verdadeira” tradi¢do, como tradicdo da verdade que
reside somente na vontade. A vontade no eu verdadeiro e a vontade de uma verdadeira

comunidade, a de uma verdadeira Humanidade, sdo a vontade em sentido “auténtico”, sendo

2 A teleologia como vontade de vida, vontade de verdade, vontade de ser verdade, vontade de ser - todas elas
formulas equivalentes - existe antes do homem reparar nela de modo explicito e a converta em um fim querido
e uma exigéncia ativa. De fato, o reconhecimento e a aceitacio conscientes da teleologia sio descritos como um
“despertar” de alguns homens para a ideia da humanidade auténtica. Portanto, nunca se trata de uma novidade
original e totalmente insuspeita, mas sim de dar forma consciente a uma estrutura ja pré-formada de fins, de uma
articulacio temdtica e reflexiva do horizonte de aspiracdes que sempre operou de forma obscura, amorfa e vazia
na vida intencional de cada pessoa e de cada comunidade. Observe, finalmente, que a condi¢do transcendental é
identificada com a condi¢io do homem perante o imperativo absoluto da autenticidade racional, e que essa meta
¢ - sustenta Husserl - capaz de abrigar e satisfazer todos os fins de todos os sujeitos individuais.

4



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

resolvidas a favor da meta absoluta plenamente reconhecida na forma légica que lhe ¢ propria.
A meta na sua eternidade reconhecida como tal, no seu infinito. A vontade a ser resolvida
como a vontade do infinito, como a vontade da eternidade. Aqui, toda vontade finita cessou
de uma vez por todas, ou se resolveu em sua funcio pura de infinitude’.

A meditacdo assume assim aquilo que na finitude j4 é sempre infinitude. Finitude que
através de sua obscura horizonticidade (Horizonthaftigkeit) ¢ em si uma forma de infinito, e
infinito que existe apenas sob a forma de temporalidade, como uma sucessio temporal de
finitudes, mas encerrada nunc stans”.

O despertar da subjetividade transcendental global, o despertar para a teleologia que
lhe ¢ imanente como forma universal da sua existéncia individual, como forma de todas as
formas em que ela existe. Contudo, o despertar ¢ em si mesmo uma forma particular dentro
da universalidade. E o que pertence a semelhante despertar como tal? Acaso poderiam todos
os sujeitos individuais fazé-lo em unissono, ou de que forma necessaria ele se realiza’ Pelo
contrario, ocorre primeiro em alguns sujeitos individuais, ainda que estes ja sejam individuos
dentro de um ambiente de sujeitos formados de uma forma ou de outra. E o que dizer com

necessidade sobre este ambiente do sujeito ou sujeitos individuais que despertam?’

? A referida préformacio deve ser entendida em relacio as determinacoes fundamentais que aparecem neste
paragrafo. Em primeiro lugar, a teleologia em direciio a perfeicio racional ¢ intrinsecamente infinita: um ser eficaz
que realiza em acdo a perfeicio desejada ¢ impensével, e uma realizacio efetiva do processo que tende para ela
ndo é menos impensavel. Mas, por outro lado, o processo ou progresso infinito s6 se mantém em virtude de uma
constante renovacio da vontade; repousa numa “eterna renovacio” a fim de querer sempre o mesmo fim, sempre
infinito embora nio de forma indefinida, e para transmiti-lo a uma tradicio unitaria e crescente. “A verdade
reside apenas na vontade é talvez a expressio mais bem sucedida deste peculiar estado de coisas, que Husserl
reafirma aqui diante da perspectiva heideggeriana. A existéncia auténtica e a resolucio da vontade, longe de se
constituir a partir da prépria morte, nao admitiria outro referente, segundo o velho fildsofo, que a eternidade da
razao na sua perpétua renovacao.

* Finitude e infinito, tempo e eternidade deixam de ser contrarios ou opostos em algum sentido, e tornam-se
perspectivas complementares em um Uinico processo que cotre no tempo, que passa pelo agora. As consequéncias
desta afirmacio para qualquer possivel teologia racional sio dbvias.

> A transicdo da préformacio da teleologia em cada homem para o seu despertar apenas em alguns homens ¢,
com efeito, um problema sério. A questio apresenta pelo menos duas faces: uma, de natureza estrutural-genética,
relativa a vida subjetiva intencional e as condicdes da sua transformacio radical; e a outra, de natureza histdrica,
referente ao aparecimento numa dada cultura e num dado momento do fim supra-cultural e intemporal da
auténtica humanidade. Husserl aponta aqui que na articulacio concreta da intersubjetividade antes do despertar
individual, devem ser encontrados elementos para a elucidacio do problema.

Repare-se também nas formulas verdadeiramente radicais de descrever a teleologia: “forma universal da existéncia
individual” - isto é, forma que encerra tudo o que é universal na existéncia subjetiva individual, e que talvez
abrace em integridade a existéncia do individuo; e também forma que introduz o individuo no tinico desenho ou

5



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

Além disso, a extensio da tradicio de autenticidade que ja despertou em alguns temas,
em certas ‘comunidades” - “igrejas” - que forma possivel ela assume como missio, como
motivacdo para a imitatio, como pedagogia e como politica “ética”? E como é que todas as
formas se unem de uma s6 forma e se integram na teleologia universal?

E ademais ha a seguinte questio: considerei a teleologia como “a forma de todas as
formas”, mas como se deve entender isso! Acaso, se trata de uma forma generalissima que a
experiéncia mostrou em cada ser, e que, como a mais geral, pode mesmo ser mostrada em
primeira instdncia! Naturalmente que nio. Ela ¢ o que ha de ultimo para nods, bem seja o que
ha de primeiro em si. Todas as formas devem ter sido mostradas em sua universalidade plena,
e a totalidade como totalidade ja deve ter sido acessada em todo o sistema de formas
particulares que lhe pertencem (entre elas, o mundo e a forma do mundo), para que a teleologia
possa ser mostrada como a forma que articula concreta e individualmente todos os seres na
totalidade, que os torna finalmente possiveis e, portanto, reais’.

Se o ser como subjetividade transcendental, isto €, absoluta, s6 é pensavel em uma
universalidade do ser e numa vontade universal de ser em referéncia ao telos ideal, ao progresso
ideal da infinitude teleoldgica - vontade universal que penetra, como vontade individual de
existir, as varias vontades individuais; se assim &, torna-se necessario conceber tal vontade como
criativa, criadora de mundo (no “sentido” do melhor dos mundos possiveis). Que sé num certo
sentido ¢ criacio do nada, nomeadamente: 0 mundo existe, mas existe “em contradicio”
consigo mesmo (mundo aqui significa o mundo transcendental-subjetivo, e na fase
correspondente da constituicio do mundo como auto-objetificacio); o mundo ¢, e ainda ndo
¢ na medida em que, existindo, existe sempre com um ser relativamente verdadeiro e um

relativo nao-ser. E isto, por sua vez, pode ser entendido de forma diferente, na medida em que

propdsito universal pensavel —; “forma de todas as formas em que o sujeito individual existe” - isto ¢, forma que
inclui em si mesma e da sentido ultimo a todas as determinacdes restantes da vida subjetiva, no sentido de que a
multiplicidade e ordenacio destas responde a propria ordenacio teleologica.

¢ A teleologia tem o status de uma exigéncia ontoldgica, ndo o de uma generalizacio da experiéncia. Mas sua
necessidade s6 pode ser levada a explicitacio tedrica e ao esclarecimento apds a pré-compreensio de todas as
formas necessarias, noéticas e noematicas, que compdem o universo do ser (transcendental), o mundo do sentido.
No entanto, esta tltima, na ordem da analise, nio equivale a uma mera recapitulacio sistemdtica de formas
parciais, mas ¢ a condicio de possibilidade e realidade de todos e de cada um dos seres - do mundo do sentido
na sua individualidade, tal como ¢ dada a cada sujeito individual.

6



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

o mundo que estd num estado de nio ter despertado, de verdade e falsidade que ainda nio se
tornaram conscientes, pode ser caracterizado em geral como nio sendo, como nio sendo ainda,
nem mesmo num sentido relativo. O mundo esta em eterna criacio do nada, pois possui seu
verdadeiro ser apenas no progresso dos graus de ser, que sio graus de relatividade. Ser tem aqui
o sentido da existéncia transcendental, existéncia de uma “subjetividade” (personalidade
individual na concretude da sua vida) que, existindo, vive da vontade de estar em
autenticidade, em concordancia livre da contradicdo. Tal ¢ o ser no sentido da vontade, assim
como a contradicdo ¢ a incompatibilidade volitiva, o insuportivel. Mas a existéncia efetiva da
intersubjetividade transcendental na individualidade concreta sé ¢ possivel na forma desse
querer ser e poder ser pela vontade, poder afirmar-se a si mesmo'.

Agora a vontade e a existéncia de acordo com a vontade, existéncia em concordancia
volitiva, ja pressupde o ser, ja pressupdem a subjetividade transcendental de um modo ou de
outro e em uma ou outra humanidade, mundanidade, e isto em todo um sistema de formas
que nos precede em si mesmo sendo para nés como um pressuposto. Isto nio significa que tal
sistema possa existir sem a vontade universal que “move o mundo”, que engendra o mundo
na verdade, mas apenas que a subjetividade faz parte da concretizacio do ser absoluto (e,
portanto, também do ser espaco-temporal) como uma estrutura de esséncia. A vontade
universal absoluta, que vive em todos os sujeitos transcendentais e torna possivel o ser
individual-concreto da subjetividade transcendental global, ¢ a vontade divina, a qual, nio
obstante, pressupde o todo da intersubjetividade; ndo no sentido de que esse ultimo a precede

e ¢ possivel sem ela - nem, por assim dizer, do modo como a alma pressupde o corpo vivo -

" Este espantoso paragrafo pode muito bem ser lido como a posicio da teleologia transcendental face 4 questio
do sentido do ser. A subjetividade ¢ “estar no sentido da vontade”, existéncia que se afirma a si mesma na medida
exata em que se determina até a perfeicio infinita e em que coloca nisto a concordancia consigo mesma. A este
ser da vontade, vontade racional, nenhuma condicio extrinseca pode ser atribuida sem contradicio, enquanto a
lei inversa se aplica: concebido em sua plena concretizacio, que passa pela intersubjetividade, tal ser ¢
verdadeiramente universal - abraca toda condicio e toda realidade. O ndo-ser, o nada em sentido absoluto, ¢ a
pura contradicio da vontade consigo mesma, a mais profunda discordancia volitiva que se pode pensar, isto é,
aquela que ainda nio tomou consciéncia, mesmo confusa, do imperativo absoluto da autenticidade. Fora desta
fase zero da teleologia - seguramente impensavel -, o nio-ser é por principio relativo, correlativo ao progresso
gradual da superacio consciente das contradicdes. Dai que a criagio do mundo estd sempre acontecendo; a criacio
do mundo na verdade - o nascimento permanente da vontade de verdade - ocorre no presente como a livre
superacio de contradicdes e incoeréncias (e iniquidades), e se prolonga para cada futuro que assume a constante
renovacio da vontade.



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

mas como estratos estruturais sem os quais essa vontade nio pode ser concreta®.

Ao reconhecer esta situacio como fenomendlogo, eu sei que estou inserido no
desenvolvimento universal, e isto ¢ factum. Mas, em que medida se obteve a0 mesmo tempo
uma evidéncia de esséncia sobre o factum ou se pode chegar a obté-la? Eu posso revelar a mim
mesmo e ao meu mundo, em sua horizonticidade fatica do que existe para mim, e assim tornar
intuitiva a realidade fitica do mundo, que existe de modo fatico em um campo de jogo de
possibilidades para mim, em uma dessas possibilidades. Mas, também posso entregar
inteiramente esta possibilidade fatica a livre variacio; “inteiramente”, ou seja, incluindo o
nucleo do que ¢é vivenciado num sentido relativo e proprio, e que assim se fixou faticamente
como um ser individual. E deste modo posso obter a forma da esséncia da subjetividade
transcendental global. Obtenho entio a forma da esséncia do meu préprio ego fatico, e a forma
de cada ego que estd intencionalmente implicado no meu, de outros egos faticos encerrados no
meu ao modo do horizonte, e com ele, naturalmente, a forma da totalidade também encerrada
na minha horizonticidade. Se eu agora prestar atencio aos alteri, cada um deles foi encerrado
de antemio no meu factum como um campo de jogo de possibilidades. E quando os outros
sujeitos encerrados no meu factum sio completamente desconhecidos para mim, mesmo sendo
prefigurados como possibilidades reais, entio tratase de um campo de jogo, cujas
possibilidades nao foram privilegiadas como fatica pela experiéncia. Observo, entio, que a
forma de esséncia de cada um e de todos os eus que existem faticamente para mim, sejam eles
conhecidos ou completamente desconhecidos, é a mesma que a forma de esséncia do meu ego

fatico’.

8 A vontade “divina”, que move toda a intersubjetividade para a perfeicio, ¢ a0 mesmo tempo inseparavel dela; e,
portanto, essa intencdo ou vontade “criativa” depende de todas as formas de esséncia pressupostas na constituicio
da intersubjetividade. Pense, por exemplo, na forma espaco-temporal do mundo, e na arquitetura muito complexa
das experiéncias e atos intencionais que o tornam conhecido, que identificam seu significado, que o enriquecem,
que o determinam, que o corroboram, etc., em uma palavra, que intencionalmente constituem o mundo intuitivo.
Na perspectiva do escrito, tratar-se-ia ndo apenas de legalidades fenomenologicas, ou seja, de um a priori ideal
inerente a forma de esséncia “eu”, mas, da mesma forma, de estratos teleoldgicos nos quais a aspiracio a verdade
e ao verdadeiro ser toma forma - méxime quando eles se tornam objeto de reflexio tematica.

% Este paragrafo inicia o exame da teleologia como factum, uma vez que até agora a descricio tem estado
preocupada com a sua ideia ou nocdo essencial. Na verdade, o que ¢ examinado até o final do texto é a
convergéncia necessaria da teleologia como factum individual com a teleologia como forma essencial. Esta
convergéncia é colocada pelo proprio principio da analise fenomenoldgica: a minha existéncia consciente no
tempo. Pois quem em reflexdo diz para si mesmo “eu” ndo estd diante de um mero exemplo contingente da

8



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

Primeiro de tudo, parece mesmo que a forma de esséncia “um ego”, um sujeito
transcendental individual qualquer, é idéntica & forma geral que abraca todas as possibilidades
de um outro-eu possivel, seja ele qual for, que me é dado faticamente. Em tal caso, seria uma
forma de esséncia apenas ligada ao meu ser fatico, em virtude de abracar um horizonte de
outros eus realmente possiveis e inteiramente desconhecidos. Mas h4, sem duvida, uma
diferenca. A cada outro-eu que é realmente possivel para mim, pertence que me envolva como
um ego fatico, com minha experiéncia efetiva e meu mundo de experiéncia. O outro-eu que é
meramente possivel em esséncia, pertence, por outro lado, que sua possibilidade implica as
modificacdes da possibilidade de esséncia do meu ego. O que também significa: o outro-eu
completamente desconhecido esta objetivado como homem em meu mundo fitico, seja como
homem sobre a Terra, ou como uma espécie de humanoide de algum astro, e assim por diante.
Um eu transcendental eideticamente possivel ¢, contudo, objetivado como um homem em um
mundo eideticamente possivel'.

Na atitude eidética observo que todos os eus transcendentais possiveis implicam um ao
outro na forma de “eu e os outros”. Cada possibilidade individual de um eu transcendental
que eu determinar e selecionar desenha uma possibilidade precisa entre as possibilidades livres
dos restantes eus, de modo que em cada caso essa possibilidade de outro-eu esta implicita no
eu que eu escolhi. Um eu possivel implica ao ponto um universo, uma totalidade de eus
coexistentes com ele.

Cada exemplo de eu, real ou possivel, conduz ao mesmo eidos. Mas este eidos possui a

notivel particularidade de cada uma das suas singularidades eidéticas produzir um eu

esséncia ideal do ego, mais um caso entre infinitos possiveis, que seria, portanto, abstraivel para fins tedricos,
dispensavel no que tem de individualidade. Muito pelo contrario, com esse eu - comigo - se trata da existéncia a
qual a propria esséncia ideal faz necessaria referéncia; isto é: a esséncia do ego é, no primeiro e inaliendvel termo,
a esséncia do meu eu. E entio, em segundo lugar, os alteri também ndo sdo os casos restantes da extensio logica
do conceito, mas pertencem como possibilidades essenciais 4 forma do meu eu, a forma na qual eu agarro e
reconheco o mundo - eles “estio contidos de antemdo no meu factum”.

19O que se acrescenta aqui é que o outro-eu que estd implicado na minha experiéncia do mundo, por sua vez me
implica na sua experiéncia do mundo; ou melhor ainda, que o meu ego implica o outro tal como ele implica a
mim. Nesta problemitica, “implicacio” nio faz alusio ao nexo de inferéncia entre proposicdes - como se eu
deduzisse a existéncia do outro da minha prépria - mas as conexdes internas de sentido entre as mencdes ou
sentidos parciais dos atos intuitivos; estas conexdes, ou sinteses intencionais, determinam o sentido global da
experiéncia perceptiva, o rendimento de sentido que a consciéncia nio reflexiva “vive” de forma direta e unitaria
- neste caso, a coexisténcia com multiplos sujeitos iguais a mim.

9



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

transcendental individual (como possibilidade) que implica intencionalmente um universo de
eus transcendentais como possibilidade compossivel; como um universo de possibilidades que
sdo a0 mesmo tempo, precisamente, singularidades eidéticas do eidos eu transcendental, mas
sendo a0 mesmo tempo um universo de “outros” necessariamente coexistentes, no sentido em
que a posicio em existéncia daquele eu tem de ser, a0 mesmo tempo, esse universo de eus
existentes. A possibilidade de uma singularidade eidética do “eu” ¢, ao mesmo tempo, por
implicacio, a possibilidade de um universo coexistente de outros que pertencem ao “eu”"'
Sobre isso, é evidente que neste universo cada eu singular é ego para todos os outros membros
do universo como seus alteri, de modo que cada universo implica o universo de cada membro;
um universo, uma totalidade de sujeitos possiveis, cada um dos quais implica todos os outros
e implica a totalidade como totalidade. Se atravessamos as possibilidades eidéticas do eidos eu
transcendental, atravessamos também os universos de possibilidades implicitas em cada uma
das variantes do eidos, e é claro que o eidos deste universo, isto ¢, o eidos intersubjetividade
transcendental, esta simultaneamente implicado no eidos eu transcendental'?.

Mas, ainda h4 algo ainda mais significativo: eu construo o eidos; eu, isto ¢, o ego fatico
que faz a fenomenologia. A bagagem da minha facticidade, a4 minha individualidade,

pertencem construilo e a construcio - ou seja, a unidade constituida, o eidos"*. Esta

" Note a diferenca: uma propriedade individual sensivel, percebida ou imaginada, nio encerra no seu sentido
proéprio as outras qualidades individuais da sua mesma espécie infima, da sua “singularidade eidética”, na
terminologia logica de Husserl. Muito menos exige uma coexisténcia entre todas elas. Uma cor branca imaginada
“nao implica” um universo de tons brancos coexistindo com ela. Um eu possivel, seja ele qual for, sim “implica”,
por outro lado, uma pluralidade de diferentes eus e um universo global de convivéncia; a determinacio do eu em
questio, sua singularizacio, pressupde, por seu proprio sentido, pelo sentido necessario de sua autoconsciéncia e
da consciéncia que ele adquire do mundo, aos outros “iguais”, aos seus semelhantes.

2.0 meu eu implica por esséncia os outros-eus e o universo da sua coexisténcia - intersubjetividade em seu
conjunto. Mas, os implica - vale a pena insistir - como outros-eus, de tal forma que cada um deles repete a partir
de si mesmo, da sua vida intencional, implicacio igual para todos os outros, incluindo eu mesmo. Em outras
palavras, o universo em questio é “construido” a partir de cada sujeito, e, portanto, se multiplica com cada um
deles - cada um supde a intersubjetividade a partir de sua propria perspectiva intencional, a qual pertence a
mencio das perspectivas intencionais alheias. Esta relacio tipicamente monadoldgica pode ser traduzida em
termos “mundanos”: a “Humanidade” so existe na consciéncia de cada homem de coexistitr com os seus
semelhantes, aqueles que ele percebe e aqueles que os horizontes perceptuais prefiguram; a Humanidade nio esta
em nenhum homem como um predicado real, nem em nenhum espaco objetificado comum, mas em mim mesmo
na medida em que suponho que todos os outros também o supdem em si mesmos, em mim e nos outros.

B *Inserir em algum lugar: todo eu transcendental concebivel é um que é pensavel para mim; eu posso pensa-lo
com base na minha realidade e na minha capacidade de construi-lo. Todo eu transcendental pensavel so é
pensédvel de modo que eu seja, por minha parte, um eu real para ele e de modo que eu seja possivel a partir de seu

10



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

implicacio transcendental na minha facticidade das possibilidades eidéticas de mim mesmo e
do eidos estende-se a todos os outros eus que sio para mim. Assim como eles existem nio
apenas como construcdes constituidas em mim, mas existem para mim no sentido de serem,
eles mesmos, sujeitos constituintes, e como eles sio constituidos como tais em mim - que eles
existem, entio, precisamente como eles sio constituidos em mim - assim também ¢ verdade
que eles tém existéncia real como possibilidades realizadas entre aqueles eideticamente
possiveis para eles, mas também que os outros carregam em si a possibilidade de se construirem

como possibilidades eidéticas, e seu eidos como existindo idealmente'**.

ser, o qual, nio obstante (e tal como aqui ¢ assumido, como ser possivel), é possivel a partir da minha realidade.
Meu ser é o fundamento apoditico de todo ser que tenha para mim sentido e ser. A partir da minha apoditicidade.
O ser alheio é posto por mim como sendo para si mesmo o fundamento apodictico existente de tudo o que é para
ele, incluindo eu e a minha apoditicidade. Mas, acaso ndo sou um ser passageiro, que nasceu, etc.! Sim, mas esta
condicio passageira estd enraizada no meu ser apoditico.

" Que eles nio sejam fenomendlogos pertence ao seu factum, sem duvida; mas que carreguem consigo uma
capacidade, mesmo nio cultivada, de se tornarem um no futuro, estd neles por esséncia, como sujeitos-eu. Assim,
também o recém-nascido também contém a totalidade das possibilidades humanas enquanto é destino, factum,
o que delas se torne uma capacidade educada e finalmente realizada em seu entorno e nos futuros entornos
factuais a que se incorporem. Mas que tipo de potencialidade esta envolvido aqui?

Uma questio relacionada com a anterior: para mim, que sou fenomendélogo, o outro existe como um eu, como
um outro para quem eu sou, e que poderia me entender assim como eu o entendo. Mas nem todos sdo realmente
capazes, por assim dizer, de me entender na minha atividade cientifica e fenomenoldgica: se fosse, entio estaria
no processo de se tornar um fenomendlogo. H4, entio, em geral, limites bem notérios para a compreensio mutua
entre os homens. O horizonte aberto em que se compreende a intimidade pessoal de outro homem abriga um
horizonte do que é compreensivel no futuro e um horizonte do que ¢ incompreensivel. O mesmo nio se aplica
ao mundo em geral, a0 mundo que ¢ valido para cada um de nos!? O horizonte do mundo ¢ limitado de acordo
com a experiéncia de cada um, de acordo com as capacidades originais e adquiridas. Mas, mesmo assim, dizemos
que o mundo ¢ dado a cada um de antemio, o mesmo mundo; cada um na sua horizonticidade individual tem
um mundo determinado de uma forma diferente de acordo com as diferentes capacidades e diferentes formas de
aceder a ele. E ainda assim, é o0 mesmo mundo. Cada um dos outros estd intencionalmente implicito em mim
como alguém a quem em algum momento se tem acesso em mim, isto ¢, na horizonticidade a qual pertence a
mediatez dos outros dos outros, e assim por diante até o horizonte vazio.

Mas, transitando para a atitude transcendental e levando a cabo a construcio da intersubjetividade transcendental
que deve ser exposta, eu reconheco os horizontes do meu proprio ser que se podem abrir a partir da minha
existéncia e de sua horizonticidade, e reconheco, como neles encerrados, todo o ser que seja pensdvel para mim,
e neles também as possibilidades ao modo de horizonte de outros sujeitos conhecidos, e as possibilidades
encerradas nos desconhecidos: e com isso, tudo o que foi dito antes, isto ¢, a implicacio dos outros em mim e a
implicacio mutua entre os outros coexistentes, no modo que seja inteligivel de acordo com a finitude e com a
subjetividade do acesso que eles tém entre si, uns dos outros.

A isto também pertence que eu reconheca, com suas possibilidades universais de esséncia, e como a mim mesmo,
cada eu distinto que existe para mim no meu horizonte, mesmo que seja uma possibilidade presumida (real) que
existe para mim. Mas nio sera que todas as formas de fingir para mim mesmo que eu poderia ser eu de outro
modo - ou o que é equivalente, que eu poderia ser o meu mundo de outro modo - resultado eo ipso uma forma
em que eu poderia me tornar outro - em pura possibilidade? E isto nio ¢ um absurdo? Posso agora fingir para
mim mesmo de tal forma que o meu corpo se torne o meu corpo de infincia e a minha alma a minha alma de

11



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

Temos aqui um caso notavel e tnico no que diz respeito a relacio entre o factum e o
eidos. O ser do eidos, o ser das possibilidades eidéticas e do universo dessas possibilidades, ¢
livre com respeito ao ser ou ndo de uma ou outra realizacio de tais possibilidades: ¢
independente de toda realidade - de toda realidade que lhe corresponda, se entende. Por outro
lado, o eidos eu transcendental é impensavel sem o eu transcendental como eu fatico".

Assim que eu, que me encontro no factum da minha subjetividade transcendental e do
mundo valido para mim, o modifico, e, transitando ao eidos, nele investigco de modo
sistematico, assim que o faco, ja me encontro na ontologia absoluta e, correlativamente, na
ontologia mundana.

Agora, porém, faco da investigacio retrospectiva um objeto de meditacio que
finalmente se depara com a estrutura primordial, com sua variacio de hyle primordial, etc.,
com as cinestesias primordiais, afetos primordiais, instintos primordiais'®. De acordo com isto,
reside no proprio factum de que este material primordial flui precisamente numa forma de
unidade que ¢ a forma da esséncia da mundanidade. Com isso, parece que a constituicio do
mundo inteiro esta prefigurada ja de modo “instintivo” para mim, de tal sorte que as funcoes

que a tornam possivel possuem de antemdo o ABC de sua esséncia, a gramatica essencial do

infincia? Nao ¢ isto um verdadeiro absurdo em todos os sentidos da palavra? O que é evidente em questdes como
estas é que o problema de “fingir a mim mesmo em pensamento como se” nio foi devidamente colocado e tratado.
0O eidos, seja uma singularidade eidética - o tom preciso do branco - de um género proximo ou de uma categoria
- cor -, tem uma consisténcia propria, completamente independente das contingéncias sofridas pelos casos
singulares que se enquadram nele (“se todas as coisas brancas escurecessem subitamente, o branco seria tio
distinto do preto como era antes”, etc.). Este axioma da ontologia formal ndo governa, no entanto, a relacio entre
o eu transcendental fatico e o eidos ideal “eu transcendental”. Aquele ¢ a condicio de possibilidade deste. Nio
s6 porque o eu individual do fenomendlogo constréi ou constitui o eidos como objeto ideal, através de multiplas
e complexas funcées intelectuais, mas, mais radicalmente, porque o sentido deste eidos se relaciona sempre com
o eu individual (meu), como se a inteligibilidade ideal fosse alimentada a posteriori do sentido que j4 foi realizado
em si, em sua existéncia temporal, meu eu concreto; as formas essenciais que o fenomenologo analisa - sensacio,
percepcio do mundo, julgamento, ciéncia, fenomenologia, etc. - na realidade explicitam o fendmeno, em si
mesmo inteligivel, da minha existéncia consciente e das suas potencialidades.

16 “Hyle primordial”: sensacdes, contetidos e campos sensiveis antes de ter aprendido a perceber as qualidades das
coisas através deles. “Cinestesias primordiais”, a motricidade originaria da qual eu sou o agente e paciente, a
motricidade que eu chegarei a identificar com as capacidades do meu corpo, a de me afastar, aproximar, virar,
mover minha visio através do campo visual, afastar, pressionar, etc. “Afeicdes e instintos primordiais”,
consciéncias de prazer e dor sensiveis, de atracio e aversio, de necessidade e satisfacio corporal, etc. Todo esse
“material primordial” forma, junto com a consciéncia integral do tempo, o estrato infimo da vida da consciéncia,
que Husserl denomina “passividade”.

12



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

mundo. No mesmo factum reside, entio, de antemao que haja lugar uma teleologia'’. Uma
ontologia completa é teleologia, mas ela pressupde o factum; eu existo apoditicamente, e
apoditicamente eu o faco na crenca do mundo'®. Para mim, no factum, a mundanidade, a

teleologia, ¢ cognoscivel, transcendental.

De fato, se houvesse uma psicologia rigorosa, se ela ja tivesse sido construida, deveria
ter sido possivel mostrar uma teleologia mundana a partir dela, ainda que isso so se torne
compreensivel na medida em que seja transcendental.

Claro que esta teleologia tem condicoes da sua possibilidade, e entre elas esta o proprio
ser da realidade teleoldgica, e desta realidade (transcendental) a sua possibilidade de esséncia.
Tem condicdes de possibilidade precisamente em relacio com os facta primordial da hyle (no
sentido mais amplo). Sem eles, nenhum mundo seria possivel, nem qualquer subjetividade
transcendental global.

Entio, pode-se dizer que esta teleologia, com a sua facticidade primordial, tem o seu
fundamento em Deus?

Chegamos aos “fatos” ultimos - proto-fatos -, as necessidades ultimas, as proto-

necessidades.

Mas eu as penso, questiono-as e, partindo do mundo que eu ja “tenho”, finalmente
chego até elas. Eu penso, eu ponho em pratica a reducio; eu, que existo e existo para mim

nesta horizonticidade.

Em toda esta marcha sou eu o factum primordial; eu reconheco que minha capacidade
fatica de variacio de esséncia, etc., em minha investigacio retrospectiva, traz a tona tais e tais
componentes primordiais meus proprios, como estruturas primordiais de minha facticidade.

E reconheco que trago comigo um nucleo do “proto-contingente”, em formas essenciais, em

O material primordial flui de acordo com os padrées e regularidades indispenséveis para motivar a constituicio
perceptiva subsequente do mundo intuitivo (0 mundo da vida). Nao ¢é facil determinar se Husserl exclui a
possibilidade concreta de um curso na direcio oposta, por exemplo, se as sensacdes se repetem sem fim uma tinica
nuance sensivel, ou, pelo contrério, se a cada instante o “campo ou panorama” sensivel varia sem ordem, tornando
impraticdvel a sintese da identificacio, ou se, ao contrario, ele esta inclinado a ideia de que tais concrecdes
andmalas ndo contém absurdos e, portanto, a teleologia reside no fato de que elas nio foram produzidas. Na
minha opinido, trata-se do primeiro.

18 Mais uma vez “o caso notavel e tinico”: a apoditicidade ¢ identificada com a facticidade e recai nela antes que
no eidos correspondente.

13



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

formas das operacdes das quais sou capaz e nas quais se fundam entio as necessidades da
esséncia do mundo. Nio posso transcender meu ser fitico, nem posso transcender a
coexisténcia com outros intencionalmente encerrados em meu ser fatico; isto é, nio pPosso
transcender a realidade absoluta. O absoluto tem em si mesmo o seu fundamento, e no seu ser
sem fundamento sua absoluta necessidade como a unica “substincia absoluta”. A sua
necessidade nio é a necessidade da esséncia que deixa em aberto uma contingéncia. Todas as
necessidades da esséncia sio momentos do seu factum, sio modos de seu operar em relacio
consigo mesmo - os seus modos de se entender a si mesmo ou de ser capaz de se entender a si

mesmo.

14



Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577

Rio de Janeiro, Brasil

Referéncias

Husserl, E. (1997). Teleologia (trad. de Agustin Serrano de Haro). Daimon Revista

Internacional de Filosofia, (14), 5-16. https://revistas.um.es/daimon/article/view/9121

Husserl, E. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit: Dritter Teil: 1929-1935, ed.
Kern Iso, Nijhoff, Den Haag.

Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0

International (CC BY-NC-ND 4.0).

Received: 30/04/21
Accepted for publication: 15/05/21
Published: 03/06/21

15


https://revistas.um.es/daimon/article/view/9121
https://amzn.to/3eCKSGu

