
 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
1 

 
 

TELEOLOGIA 

 
TELEOLOGY 

 
Edmund Husserl 

 
Tradução de 

Agustín Serrano de Haro Martínez 
 agustin.serrano@cchs.csic.es  

 

Nota do tradutor 

A escrita de Edmund Husserl cuja tradução em português é oferecida nestas páginas 

corresponde ao manuscrito de trabalho de novembro de 1931 intitulado “Teleologia”. Iso 

Kern, seu editor no volume XV da série Husserliana – texto nº 22, pp. 378–386 –, acrescentou 

ao título a seguinte referência: “A implicação do eidos intersubjetividade transcendental no 

eidos eu transcendental. Factum e eidos”.  

A data da composição da escrita é significativa. Com efeito, 1931 marca um momento 

culminante no esforço de Husserl, já septuagenário, para alcançar o “trabalho sistemático 

fundamental” que recolheria “a soma do trabalho de uma vida”. A reformulação das Meditações 

Cartesianas, que Husserl empreendeu durante o verão de 1931 com vista à sua publicação na 

Alemanha – a tradução francesa de Levinas e Pfeiffer tinha aparecido apenas alguns meses 

antes – devia conduzir a este objetivo há muito procurado. Mas, como em ocasiões anteriores, 

o trabalho de revisão atingiu tal extensão e profundidade que transbordou o quadro prefixado 

e impôs à mente do filósofo a convicção de que a obra definitiva tinha de ser construída a 

partir do zero. Entre os escritos que nasceram imediatamente desta decisão, o que aqui está 

traduzido ocupa um lugar de destaque. Pois, nele se examina o próprio princípio, a pedra 

 
 [N.T. JTS] O presente artigo é uma tradução autorizada pela Daimon Revista Internacional de Filosofia, em função 
da primeira publicação do artigo original, a saber: Husserl, E. (1997). Teleología (trad. de Agustín Serrano de 
Haro). Daimon Revista Internacional de Filosofia, (14), 5–16. Disponível em 
https://revistas.um.es/daimon/article/view/9121 . As citações ao longo do artigo foram traduzidas pela JTS, mas 
as referências constam aqui no mesmo formato e estilo do original. 

mailto:agustin.serrano@cchs.csic.es
https://revistas.um.es/daimon/article/view/9121


 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
2 

 
 

angular do edifício da fenomenologia transcendental, a saber: a correlação necessária entre a 

ideia da razão da verdade, do verdadeiro ser – e a “forma” essencial e teleológica da 

subjetividade – “a forma de todas as formas” da existência individual, diz aqui Husserl. De 

acordo com a exigência do método descritivo, a análise da teleologia desenvolve–se, com efeito, 

na imanência “fática” da minha vida intencional, mostrando como ela abriga em si um 

universo íntegro, o da intersubjetividade, e como esta, apesar de ser a “realidade absoluta”, está 

livre, mas necessariamente orientada para o fim infinito da perfeição racional. Nesta ordem de 

ideias, também se destaca com notável clareza o lado tomado pela fenomenologia 

transcendental na questão da teologia.  

Convém finalmente notar que, durante a primavera de 1931, Husserl decidiu reestudar 

intensivamente os escritos publicados de Scheler e, acima de tudo, de Heidegger. O exame 

dissipou nele as dúvidas sobre uma pretendida superação interna do seu pensamento e lhe 

reafirmou a urgência de tornar válida a fenomenologia tal como a tinha concebido, em 

oposição às “visões antropologizantes” da mesma: estas, na busca de uma “cosmovisão”, 

estariam obscurecendo a vocação científica e a missão racional, e, portanto, salvífica, da 

investigação fenomenológica. No escrito que nos ocupa, não faltam alusões críticas às noções 

centrais de Ser e Tempo, ou, para ser mais preciso, incorporações de categorias existenciárias no 

quadro da teleologia transcendental – portanto, em certo sentido, algo assim como 

surpreendentes reincorporações conceptuais. 

A condição de manuscrito de trabalho bem como a densidade e a dificuldade da análise 

tornaram aconselhável a inclusão de notas explicativas. As duas notas do próprio Husserl 

podem ser reconhecidas pelo asterisco que acompanha a chamada. Estamos gratos à Kluwer 

Academic Publishers e ao Arquivo Husserl em Leuven pela amável permissão concedida para esta 

tradução e publicação.  

Agustín Serrano de Haro  

  



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
3 

 
 

TELEOLOGIA. [A IMPLICAÇÃO DO EIDOS INTERSUBJETIVIDADE 

TRANSCENDENTAL NO EIDOS EU TRANSCENDENTAL. FACTUM E EIDOS] 

[com base nas notas de 5 de Novembro de 1931] 

A autoconstituição da subjetividade transcendental como um dirigir-se no infinito à 

“perfeição”, à verdadeira autopreservação. O ser em contradições sempre novas, a superação 

das contradições. A subjetividade transcendental existindo na forma, que lhe é necessária, da 

mundanidade; ou seja, na forma de uma humanidade que quer configurar a si mesma e consigo 

a seu mundo em um mundo verdadeiro, “livre de contradições”. Necessidade para este 

propósito de automeditação em graus cada vez maiores, ou seja, necessidade de um processo 

de desenvolvimento da automeditação até atingir a automeditação transcendental e o 

desenvolvimento sistemático próprio dela1.  

O curso e o processo de desenvolvimento da automeditação são uma função do curso 

unitário universal de teleologia e do seu curso de desenvolvimento. A teleologia, como forma 

ontológica, articula o ser universal da subjetividade transcendental. O processo teleológico, o 

processo de ser de intersubjetividade transcendental, traz em si uma universal “vontade de 

vida”, que para os sujeitos individuais permanece inicialmente na obscuridade; ou melhor, 

uma vontade de ser verdadeiro, e talvez possamos dizer que a vontade que é patente a cada um 

tem um “horizonte de vontade” latente. À medida que se desenvolve, tal vontade torna–se 

patente, primeiro em alguns sujeitos individuais: o horizonte aberto de forma vazia, amorfa, 

torna-se um horizonte que tomou forma; o homem desperta para sua condição transcendental, 

 
1 O parágrafo inicial tem um carácter programático que, para além da sua construção elíptica, se reflete na 
proeminência das afirmações nele contidas:  
a – a subjetividade não tem apenas uma teleologia ou estrutura de fins que lhe é própria e que tende a ser cumprida 
em alguma medida ou ocasião, mas, ao contrário, a subjetividade transcendental consiste em estar orientada para 
a perfeição como seu fim. Nesta aspiração ela se “autoconstitui” – torna-se o que é – e desta aspiração depende a 
continuação do seu ser;  
b – o endereçar–se à perfeição é, contudo, um processo infinito, que é descrito em termos de razão teórica e 
prática como “superando contradições”;  
c – em virtude da mundanidade, que estabelece um vínculo necessário entre a subjetividade transcendental e a 
humanidade, esta teleologia se identifica com a vontade da humanidade de criar para si mesma e de si mesma um 
mundo verdadeiro:  
d – tal propósito requer antes de tudo a meditação da subjetividade sobre si mesma e sobre sua vontade, ou seja, 
um exercício contínuo, sistemático e progressivo de automeditação. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
4 

 
 

o horizonte da autêntica humanidade desperta nele. Esta ideia, a da autêntica humanidade, é 

formada pré-ontologicamente no homem; é a ideia que em desenvolvimento posterior recebe 

forma científica graças à meditação do sentido ontológico, e que como ideia ontológica pode 

então tornar-se uma ideia que dirige a vontade, que assim tem seu objetivo expresso; isto é, a 

vontade tem agora esta ideia na forma expressa de meta, na forma de um fim da totalidade de 

todos os fins individuais e supraindividuais (intersubjetivos, de toda a Humanidade)2. 

A ideia de perfeição infinita, a ideia de uma existência subjetiva individual perfeita, no 

seio de uma comunidade intersubjetiva global infinitamente perfeita. Ideia impensável como 

uma forma já terminada, como a forma eficaz de uma existência transcendental pensável –

representável intuitivamente. A ideia de uma existência em infinito progresso “plus quam 

perfect”, que supera as necessárias “contradições” do ser e assim se eleva à concordância 

consigo mesma no ser verdadeiro; ideia de uma existência que se renova para a verdade 

(“Renovação”, homem novo: 1 – na vontade desperta de autenticidade; 2 – na vontade de 

querer viver segundo a ideia de progresso, de querer ser como um homem novo, na renovação 

eterna que se repete sempre de novo). Sentido da História, sentido da historicidade do eu 

individual no seio da intersubjetividade que ainda não despertou, ou que só despertou em 

alguns indivíduos, e sentido da historicidade da intersubjetividade transcendental em geral. O 

sentido da verdade, que vive “nela” – na intersubjetividade –, a vontade transcendental 

universal nela oculta – vontade “metafísica” de ser – e que nela se torna vontade desperta, em 

vários graus de consciência desperta, e que se amplia a outros sujeitos individuais e se difunde 

extensiva e intensivamente – na forma da “verdadeira” tradição, como tradição da verdade que 

reside somente na vontade. A vontade no eu verdadeiro e a vontade de uma verdadeira 

comunidade, a de uma verdadeira Humanidade, são a vontade em sentido “autêntico”, sendo 

 
2 A teleologia como vontade de vida, vontade de verdade, vontade de ser verdade, vontade de ser – todas elas 
fórmulas equivalentes – existe antes do homem reparar nela de modo explícito e a converta em um fim querido 
e uma exigência ativa. De fato, o reconhecimento e a aceitação conscientes da teleologia são descritos como um 
“despertar” de alguns homens para a ideia da humanidade autêntica. Portanto, nunca se trata de uma novidade 
original e totalmente insuspeita, mas sim de dar forma consciente a uma estrutura já pré-formada de fins, de uma 
articulação temática e reflexiva do horizonte de aspirações que sempre operou de forma obscura, amorfa e vazia 
na vida intencional de cada pessoa e de cada comunidade. Observe, finalmente, que a condição transcendental é 
identificada com a condição do homem perante o imperativo absoluto da autenticidade racional, e que essa meta 
é – sustenta Husserl – capaz de abrigar e satisfazer todos os fins de todos os sujeitos individuais.  



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
5 

 
 

resolvidas a favor da meta absoluta plenamente reconhecida na forma lógica que lhe é própria. 

A meta na sua eternidade reconhecida como tal, no seu infinito. A vontade a ser resolvida 

como a vontade do infinito, como a vontade da eternidade. Aqui, toda vontade finita cessou 

de uma vez por todas, ou se resolveu em sua função pura de infinitude3.  

A meditação assume assim aquilo que na finitude já é sempre infinitude. Finitude que 

através de sua obscura horizonticidade (Horizonthaftigkeit) é em si uma forma de infinito, e 

infinito que existe apenas sob a forma de temporalidade, como uma sucessão temporal de 

finitudes, mas encerrada nunc stans4.  

O despertar da subjetividade transcendental global, o despertar para a teleologia que 

lhe é imanente como forma universal da sua existência individual, como forma de todas as 

formas em que ela existe. Contudo, o despertar é em si mesmo uma forma particular dentro 

da universalidade. E o que pertence a semelhante despertar como tal? Acaso poderiam todos 

os sujeitos individuais fazê-lo em uníssono, ou de que forma necessária ele se realiza? Pelo 

contrário, ocorre primeiro em alguns sujeitos individuais, ainda que estes já sejam indivíduos 

dentro de um ambiente de sujeitos formados de uma forma ou de outra. E o que dizer com 

necessidade sobre este ambiente do sujeito ou sujeitos individuais que despertam?5 

 
3 A referida pré-formação deve ser entendida em relação às determinações fundamentais que aparecem neste 
parágrafo. Em primeiro lugar, a teleologia em direção à perfeição racional é intrinsecamente infinita: um ser eficaz 
que realiza em ação a perfeição desejada é impensável, e uma realização efetiva do processo que tende para ela 
não é menos impensável. Mas, por outro lado, o processo ou progresso infinito só se mantém em virtude de uma 
constante renovação da vontade; repousa numa “eterna renovação” a fim de querer sempre o mesmo fim, sempre 
infinito embora não de forma indefinida, e para transmiti-lo a uma tradição unitária e crescente. “A verdade 
reside apenas na vontade é talvez a expressão mais bem sucedida deste peculiar estado de coisas, que Husserl 
reafirma aqui diante da perspectiva heideggeriana. A existência autêntica e a resolução da vontade, longe de se 
constituir a partir da própria morte, não admitiria outro referente, segundo o velho filósofo, que a eternidade da 
razão na sua perpétua renovação. 
4 Finitude e infinito, tempo e eternidade deixam de ser contrários ou opostos em algum sentido, e tornam–se 
perspectivas complementares em um único processo que corre no tempo, que passa pelo agora. As consequências 
desta afirmação para qualquer possível teologia racional são óbvias. 
5 A transição da pré-formação da teleologia em cada homem para o seu despertar apenas em alguns homens é, 
com efeito, um problema sério. A questão apresenta pelo menos duas faces: uma, de natureza estrutural-genética, 
relativa à vida subjetiva intencional e às condições da sua transformação radical; e a outra, de natureza histórica, 
referente ao aparecimento numa dada cultura e num dado momento do fim supra-cultural e intemporal da 
autêntica humanidade. Husserl aponta aqui que na articulação concreta da intersubjetividade antes do despertar 
individual, devem ser encontrados elementos para a elucidação do problema.  
Repare-se também nas fórmulas verdadeiramente radicais de descrever a teleologia: “forma universal da existência 
individual” – isto é, forma que encerra tudo o que é universal na existência subjetiva individual, e que talvez 
abrace em integridade a existência do indivíduo; e também forma que introduz o indivíduo no único desenho ou 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
6 

 
 

Além disso, a extensão da tradição de autenticidade que já despertou em alguns temas, 

em certas “comunidades” – “igrejas” – que forma possível ela assume como missão, como 

motivação para a imitatio, como pedagogia e como política “ética”? E como é que todas as 

formas se unem de uma só forma e se integram na teleologia universal?  

E ademais há a seguinte questão: considerei a teleologia como “a forma de todas as 

formas”, mas como se deve entender isso? Acaso, se trata de uma forma generalíssima que a 

experiência mostrou em cada ser, e que, como a mais geral, pode mesmo ser mostrada em 

primeira instância? Naturalmente que não. Ela é o que há de último para nós, bem seja o que 

há de primeiro em si. Todas as formas devem ter sido mostradas em sua universalidade plena, 

e a totalidade como totalidade já deve ter sido acessada em todo o sistema de formas 

particulares que lhe pertencem (entre elas, o mundo e a forma do mundo), para que a teleologia 

possa ser mostrada como a forma que articula concreta e individualmente todos os seres na 

totalidade, que os torna finalmente possíveis e, portanto, reais6.  

Se o ser como subjetividade transcendental, isto é, absoluta, só é pensável em uma 

universalidade do ser e numa vontade universal de ser em referência ao telos ideal, ao progresso 

ideal da infinitude teleológica – vontade universal que penetra, como vontade individual de 

existir, as várias vontades individuais; se assim é, torna-se necessário conceber tal vontade como 

criativa, criadora de mundo (no “sentido” do melhor dos mundos possíveis). Que só num certo 

sentido é criação do nada, nomeadamente: o mundo existe, mas existe “em contradição” 

consigo mesmo (mundo aqui significa o mundo transcendental-subjetivo, e na fase 

correspondente da constituição do mundo como auto-objetificação); o mundo é, e ainda não 

é na medida em que, existindo, existe sempre com um ser relativamente verdadeiro e um 

relativo não-ser. E isto, por sua vez, pode ser entendido de forma diferente, na medida em que 

 
propósito universal pensável –; “forma de todas as formas em que o sujeito individual existe” – isto é, forma que 
inclui em si mesma e dá sentido último a todas as determinações restantes da vida subjetiva, no sentido de que a 
multiplicidade e ordenação destas responde à própria ordenação teleológica. 
6 A teleologia tem o status de uma exigência ontológica, não o de uma generalização da experiência. Mas sua 
necessidade só pode ser levada à explicitação teórica e ao esclarecimento após a pré-compreensão de todas as 
formas necessárias, noéticas e noemáticas, que compõem o universo do ser (transcendental), o mundo do sentido. 
No entanto, esta última, na ordem da análise, não equivale a uma mera recapitulação sistemática de formas 
parciais, mas é a condição de possibilidade e realidade de todos e de cada um dos seres – do mundo do sentido 
na sua individualidade, tal como é dada a cada sujeito individual. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
7 

 
 

o mundo que está num estado de não ter despertado, de verdade e falsidade que ainda não se 

tornaram conscientes, pode ser caracterizado em geral como não sendo, como não sendo ainda, 

nem mesmo num sentido relativo. O mundo está em eterna criação do nada, pois possui seu 

verdadeiro ser apenas no progresso dos graus de ser, que são graus de relatividade. Ser tem aqui 

o sentido da existência transcendental, existência de uma “subjetividade” (personalidade 

individual na concretude da sua vida) que, existindo, vive da vontade de estar em 

autenticidade, em concordância livre da contradição. Tal é o ser no sentido da vontade, assim 

como a contradição é a incompatibilidade volitiva, o insuportável. Mas a existência efetiva da 

intersubjetividade transcendental na individualidade concreta só é possível na forma desse 

querer ser e poder ser pela vontade, poder afirmar–se a si mesmo7. 

Agora a vontade e a existência de acordo com a vontade, existência em concordância 

volitiva, já pressupõe o ser, já pressupõem a subjetividade transcendental de um modo ou de 

outro e em uma ou outra humanidade, mundanidade, e isto em todo um sistema de formas 

que nos precede em si mesmo sendo para nós como um pressuposto. Isto não significa que tal 

sistema possa existir sem a vontade universal que “move o mundo”, que engendra o mundo 

na verdade, mas apenas que a subjetividade faz parte da concretização do ser absoluto (e, 

portanto, também do ser espaço-temporal) como uma estrutura de essência. A vontade 

universal absoluta, que vive em todos os sujeitos transcendentais e torna possível o ser 

individual-concreto da subjetividade transcendental global, é a vontade divina, a qual, não 

obstante, pressupõe o todo da intersubjetividade; não no sentido de que esse último a precede 

e é possível sem ela – nem, por assim dizer, do modo como a alma pressupõe o corpo vivo – 

 
7 Este espantoso parágrafo pode muito bem ser lido como a posição da teleologia transcendental face à questão 
do sentido do ser. A subjetividade é “estar no sentido da vontade”, existência que se afirma a si mesma na medida 
exata em que se determina até a perfeição infinita e em que coloca nisto a concordância consigo mesma. A este 
ser da vontade, vontade racional, nenhuma condição extrínseca pode ser atribuída sem contradição, enquanto a 
lei inversa se aplica: concebido em sua plena concretização, que passa pela intersubjetividade, tal ser é 
verdadeiramente universal – abraça toda condição e toda realidade. O não-ser, o nada em sentido absoluto, é a 
pura contradição da vontade consigo mesma, a mais profunda discordância volitiva que se pode pensar, isto é, 
aquela que ainda não tomou consciência, mesmo confusa, do imperativo absoluto da autenticidade. Fora desta 
fase zero da teleologia – seguramente impensável –, o não-ser é por princípio relativo, correlativo ao progresso 
gradual da superação consciente das contradições. Daí que a criação do mundo está sempre acontecendo; a criação 
do mundo na verdade – o nascimento permanente da vontade de verdade – ocorre no presente como a livre 
superação de contradições e incoerências (e iniquidades), e se prolonga para cada futuro que assume a constante 
renovação da vontade. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
8 

 
 

mas como estratos estruturais sem os quais essa vontade não pode ser concreta8.  

Ao reconhecer esta situação como fenomenólogo, eu sei que estou inserido no 

desenvolvimento universal, e isto é factum. Mas, em que medida se obteve ao mesmo tempo 

uma evidência de essência sobre o factum ou se pode chegar a obtê-la? Eu posso revelar a mim 

mesmo e ao meu mundo, em sua horizonticidade fática do que existe para mim, e assim tornar 

intuitiva a realidade fática do mundo, que existe de modo fático em um campo de jogo de 

possibilidades para mim, em uma dessas possibilidades. Mas, também posso entregar 

inteiramente esta possibilidade fática à livre variação; “inteiramente”, ou seja, incluindo o 

núcleo do que é vivenciado num sentido relativo e próprio, e que assim se fixou faticamente 

como um ser individual. E deste modo posso obter a forma da essência da subjetividade 

transcendental global. Obtenho então a forma da essência do meu próprio ego fático, e a forma 

de cada ego que está intencionalmente implicado no meu, de outros egos fáticos encerrados no 

meu ao modo do horizonte, e com ele, naturalmente, a forma da totalidade também encerrada 

na minha horizonticidade. Se eu agora prestar atenção aos alteri, cada um deles foi encerrado 

de antemão no meu factum como um campo de jogo de possibilidades. E quando os outros 

sujeitos encerrados no meu factum são completamente desconhecidos para mim, mesmo sendo 

prefigurados como possibilidades reais, então trata-se de um campo de jogo, cujas 

possibilidades não foram privilegiadas como fática pela experiência. Observo, então, que a 

forma de essência de cada um e de todos os eus que existem faticamente para mim, sejam eles 

conhecidos ou completamente desconhecidos, é a mesma que a forma de essência do meu ego 

fático9.  

 
8 A vontade “divina”, que move toda a intersubjetividade para a perfeição, é ao mesmo tempo inseparável dela; e, 
portanto, essa intenção ou vontade “criativa” depende de todas as formas de essência pressupostas na constituição 
da intersubjetividade. Pense, por exemplo, na forma espaço-temporal do mundo, e na arquitetura muito complexa 
das experiências e atos intencionais que o tornam conhecido, que identificam seu significado, que o enriquecem, 
que o determinam, que o corroboram, etc., em uma palavra, que intencionalmente constituem o mundo intuitivo. 
Na perspectiva do escrito, tratar-se-ia não apenas de legalidades fenomenológicas, ou seja, de um a priori ideal 
inerente à forma de essência “eu”, mas, da mesma forma, de estratos teleológicos nos quais a aspiração à verdade 
e ao verdadeiro ser toma forma – máxime quando eles se tornam objeto de reflexão temática. 
9 Este parágrafo inicia o exame da teleologia como factum, uma vez que até agora a descrição tem estado 
preocupada com a sua ideia ou noção essencial. Na verdade, o que é examinado até o final do texto é a 
convergência necessária da teleologia como factum individual com a teleologia como forma essencial. Esta 
convergência é colocada pelo próprio princípio da análise fenomenológica: a minha existência consciente no 
tempo. Pois quem em reflexão diz para si mesmo “eu” não está diante de um mero exemplo contingente da 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
9 

 
 

Primeiro de tudo, parece mesmo que a forma de essência “um ego”, um sujeito 

transcendental individual qualquer, é idêntica à forma geral que abraça todas as possibilidades 

de um outro-eu possível, seja ele qual for, que me é dado faticamente. Em tal caso, seria uma 

forma de essência apenas ligada ao meu ser fático, em virtude de abraçar um horizonte de 

outros eus realmente possíveis e inteiramente desconhecidos. Mas há, sem dúvida, uma 

diferença. A cada outro-eu que é realmente possível para mim, pertence que me envolva como 

um ego fático, com minha experiência efetiva e meu mundo de experiência. O outro-eu que é 

meramente possível em essência, pertence, por outro lado, que sua possibilidade implica as 

modificações da possibilidade de essência do meu ego. O que também significa: o outro-eu 

completamente desconhecido está objetivado como homem em meu mundo fático, seja como 

homem sobre a Terra, ou como uma espécie de humanoide de algum astro, e assim por diante. 

Um eu transcendental eideticamente possível é, contudo, objetivado como um homem em um 

mundo eideticamente possível10.  

Na atitude eidética observo que todos os eus transcendentais possíveis implicam um ao 

outro na forma de “eu e os outros”. Cada possibilidade individual de um eu transcendental 

que eu determinar e selecionar desenha uma possibilidade precisa entre as possibilidades livres 

dos restantes eus, de modo que em cada caso essa possibilidade de outro-eu está implícita no 

eu que eu escolhi. Um eu possível implica ao ponto um universo, uma totalidade de eus 

coexistentes com ele.  

Cada exemplo de eu, real ou possível, conduz ao mesmo eidos. Mas este eidos possui a 

notável particularidade de cada uma das suas singularidades eidéticas produzir um eu 

 
essência ideal do ego, mais um caso entre infinitos possíveis, que seria, portanto, abstraível para fins teóricos, 
dispensável no que tem de individualidade. Muito pelo contrário, com esse eu – comigo – se trata da existência à 
qual a própria essência ideal faz necessária referência; isto é: a essência do ego é, no primeiro e inalienável termo, 
a essência do meu eu. E então, em segundo lugar, os alteri também não são os casos restantes da extensão lógica 
do conceito, mas pertencem como possibilidades essenciais à forma do meu eu, à forma na qual eu agarro e 
reconheço o mundo – eles “estão contidos de antemão no meu factum”. 
10 O que se acrescenta aqui é que o outro-eu que está implicado na minha experiência do mundo, por sua vez me 
implica na sua experiência do mundo; ou melhor ainda, que o meu ego implica o outro tal como ele implica a 
mim. Nesta problemática, “implicação” não faz alusão ao nexo de inferência entre proposições – como se eu 
deduzisse a existência do outro da minha própria – mas às conexões internas de sentido entre as menções ou 
sentidos parciais dos atos intuitivos; estas conexões, ou sínteses intencionais, determinam o sentido global da 
experiência perceptiva, o rendimento de sentido que a consciência não reflexiva “vive” de forma direta e unitária 
– neste caso, a coexistência com múltiplos sujeitos iguais a mim. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
10 

 
 

transcendental individual (como possibilidade) que implica intencionalmente um universo de 

eus transcendentais como possibilidade compossível; como um universo de possibilidades que 

são ao mesmo tempo, precisamente, singularidades eidéticas do eidos eu transcendental, mas 

sendo ao mesmo tempo um universo de “outros” necessariamente coexistentes, no sentido em 

que a posição em existência daquele eu tem de ser, ao mesmo tempo, esse universo de eus 

existentes. A possibilidade de uma singularidade eidética do “eu” é, ao mesmo tempo, por 

implicação, a possibilidade de um universo coexistente de outros que pertencem ao “eu”11. 

Sobre isso, é evidente que neste universo cada eu singular é ego para todos os outros membros 

do universo como seus alteri, de modo que cada universo implica o universo de cada membro; 

um universo, uma totalidade de sujeitos possíveis, cada um dos quais implica todos os outros 

e implica a totalidade como totalidade. Se atravessamos as possibilidades eidéticas do eidos eu 

transcendental, atravessamos também os universos de possibilidades implícitas em cada uma 

das variantes do eidos, e é claro que o eidos deste universo, isto é, o eidos intersubjetividade 

transcendental, está simultaneamente implicado no eidos eu transcendental12. 

Mas, ainda há algo ainda mais significativo: eu construo o eidos; eu, isto é, o ego fático 

que faz a fenomenologia. À bagagem da minha facticidade, à minha individualidade, 

pertencem construí-lo e a construção – ou seja, a unidade constituída, o eidos13*. Esta 

 
11 Note a diferença: uma propriedade individual sensível, percebida ou imaginada, não encerra no seu sentido 
próprio as outras qualidades individuais da sua mesma espécie ínfima, da sua “singularidade eidética”, na 
terminologia lógica de Husserl. Muito menos exige uma coexistência entre todas elas. Uma cor branca imaginada 
“não implica” um universo de tons brancos coexistindo com ela. Um eu possível, seja ele qual for, sim “implica”, 
por outro lado, uma pluralidade de diferentes eus e um universo global de convivência; a determinação do eu em 
questão, sua singularização, pressupõe, por seu próprio sentido, pelo sentido necessário de sua autoconsciência e 
da consciência que ele adquire do mundo, aos outros “iguais”, aos seus semelhantes. 
12 O meu eu implica por essência os outros-eus e o universo da sua coexistência – intersubjetividade em seu 
conjunto. Mas, os implica – vale a pena insistir – como outros-eus, de tal forma que cada um deles repete a partir 
de si mesmo, da sua vida intencional, implicação igual para todos os outros, incluindo eu mesmo. Em outras 
palavras, o universo em questão é “construído” a partir de cada sujeito, e, portanto, se multiplica com cada um 
deles – cada um supõe a intersubjetividade a partir de sua própria perspectiva intencional, à qual pertence a 
menção das perspectivas intencionais alheias. Esta relação tipicamente monadológica pode ser traduzida em 
termos “mundanos”: a “Humanidade” só existe na consciência de cada homem de coexistir com os seus 
semelhantes, aqueles que ele percebe e aqueles que os horizontes perceptuais prefiguram; a Humanidade não está 
em nenhum homem como um predicado real, nem em nenhum espaço objetificado comum, mas em mim mesmo 
na medida em que suponho que todos os outros também o supõem em si mesmos, em mim e nos outros. 
13 *Inserir em algum lugar: todo eu transcendental concebível é um que é pensável para mim; eu posso pensá-lo 
com base na minha realidade e na minha capacidade de construí–lo. Todo eu transcendental pensável só é 
pensável de modo que eu seja, por minha parte, um eu real para ele e de modo que eu seja possível a partir de seu 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
11 

 
 

implicação transcendental na minha facticidade das possibilidades eidéticas de mim mesmo e 

do eidos estende-se a todos os outros eus que são para mim. Assim como eles existem não 

apenas como construções constituídas em mim, mas existem para mim no sentido de serem, 

eles mesmos, sujeitos constituintes, e como eles são constituídos como tais em mim – que eles 

existem, então, precisamente como eles são constituídos em mim – assim também é verdade 

que eles têm existência real como possibilidades realizadas entre aqueles eideticamente 

possíveis para eles, mas também que os outros carregam em si a possibilidade de se construírem 

como possibilidades eidéticas, e seu eidos como existindo idealmente14*.  

 
ser, o qual, não obstante (e tal como aqui é assumido, como ser possível), é possível a partir da minha realidade. 
Meu ser é o fundamento apodítico de todo ser que tenha para mim sentido e ser. A partir da minha apoditicidade. 
O ser alheio é posto por mim como sendo para si mesmo o fundamento apodíctico existente de tudo o que é para 
ele, incluindo eu e a minha apoditicidade. Mas, acaso não sou um ser passageiro, que nasceu, etc.? Sim, mas esta 
condição passageira está enraizada no meu ser apodítico. 
14 Que eles não sejam fenomenólogos pertence ao seu factum, sem dúvida; mas que carreguem consigo uma 
capacidade, mesmo não cultivada, de se tornarem um no futuro, está neles por essência, como sujeitos-eu. Assim, 
também o recém-nascido também contém a totalidade das possibilidades humanas enquanto é destino, factum, 
o que delas se torne uma capacidade educada e finalmente realizada em seu entorno e nos futuros entornos 
factuais a que se incorporem. Mas que tipo de potencialidade está envolvido aqui?  
Uma questão relacionada com a anterior: para mim, que sou fenomenólogo, o outro existe como um eu, como 
um outro para quem eu sou, e que poderia me entender assim como eu o entendo. Mas nem todos são realmente 
capazes, por assim dizer, de me entender na minha atividade científica e fenomenológica: se fosse, então estaria 
no processo de se tornar um fenomenólogo. Há, então, em geral, limites bem notórios para a compreensão mútua 
entre os homens. O horizonte aberto em que se compreende a intimidade pessoal de outro homem abriga um 
horizonte do que é compreensível no futuro e um horizonte do que é incompreensível. O mesmo não se aplica 
ao mundo em geral, ao mundo que é válido para cada um de nós? O horizonte do mundo é limitado de acordo 
com a experiência de cada um, de acordo com as capacidades originais e adquiridas. Mas, mesmo assim, dizemos 
que o mundo é dado a cada um de antemão, o mesmo mundo; cada um na sua horizonticidade individual tem 
um mundo determinado de uma forma diferente de acordo com as diferentes capacidades e diferentes formas de 
aceder a ele. E ainda assim, é o mesmo mundo. Cada um dos outros está intencionalmente implícito em mim 
como alguém a quem em algum momento se tem acesso em mim, isto é, na horizonticidade à qual pertence a 
mediatez dos outros dos outros, e assim por diante até o horizonte vazio.  
Mas, transitando para a atitude transcendental e levando a cabo a construção da intersubjetividade transcendental 
que deve ser exposta, eu reconheço os horizontes do meu próprio ser que se podem abrir a partir da minha 
existência e de sua horizonticidade, e reconheço, como neles encerrados, todo o ser que seja pensável para mim, 
e neles também as possibilidades ao modo de horizonte de outros sujeitos conhecidos, e as possibilidades 
encerradas nos desconhecidos: e com isso, tudo o que foi dito antes, isto é, a implicação dos outros em mim e a 
implicação mútua entre os outros coexistentes, no modo que seja inteligível de acordo com a finitude e com a 
subjetividade do acesso que eles têm entre si, uns dos outros.  
A isto também pertence que eu reconheça, com suas possibilidades universais de essência, e como a mim mesmo, 
cada eu distinto que existe para mim no meu horizonte, mesmo que seja uma possibilidade presumida (real) que 
existe para mim. Mas não será que todas as formas de fingir para mim mesmo que eu poderia ser eu de outro 
modo – ou o que é equivalente, que eu poderia ser o meu mundo de outro modo – resultado eo ipso uma forma 
em que eu poderia me tornar outro – em pura possibilidade? E isto não é um absurdo? Posso agora fingir para 
mim mesmo de tal forma que o meu corpo se torne o meu corpo de infância e a minha alma a minha alma de 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
12 

 
 

Temos aqui um caso notável e único no que diz respeito à relação entre o factum e o 

eidos. O ser do eidos, o ser das possibilidades eidéticas e do universo dessas possibilidades, é 

livre com respeito ao ser ou não de uma ou outra realização de tais possibilidades: é 

independente de toda realidade – de toda realidade que lhe corresponda, se entende. Por outro 

lado, o eidos eu transcendental é impensável sem o eu transcendental como eu fático15. 

Assim que eu, que me encontro no factum da minha subjetividade transcendental e do 

mundo válido para mim, o modifico, e, transitando ao eidos, nele investigo de modo 

sistemático, assim que o faço, já me encontro na ontologia absoluta e, correlativamente, na 

ontologia mundana.  

Agora, porém, faço da investigação retrospectiva um objeto de meditação que 

finalmente se depara com a estrutura primordial, com sua variação de hyle primordial, etc., 

com as cinestesias primordiais, afetos primordiais, instintos primordiais16. De acordo com isto, 

reside no próprio factum de que este material primordial flui precisamente numa forma de 

unidade que é a forma da essência da mundanidade. Com isso, parece que a constituição do 

mundo inteiro está prefigurada já de modo “instintivo” para mim, de tal sorte que as funções 

que a tornam possível possuem de antemão o ABC de sua essência, a gramática essencial do 

 
infância? Não é isto um verdadeiro absurdo em todos os sentidos da palavra? O que é evidente em questões como 
estas é que o problema de “fingir a mim mesmo em pensamento como se” não foi devidamente colocado e tratado.  
15 O eidos, seja uma singularidade eidética – o tom preciso do branco – de um gênero próximo ou de uma categoria 
– cor –, tem uma consistência própria, completamente independente das contingências sofridas pelos casos 
singulares que se enquadram nele (“se todas as coisas brancas escurecessem subitamente, o branco seria tão 
distinto do preto como era antes”, etc.). Este axioma da ontologia formal não governa, no entanto, a relação entre 
o eu transcendental fático e o eidos ideal “eu transcendental”. Aquele é a condição de possibilidade deste. Não 
só porque o eu individual do fenomenólogo constrói ou constitui o eidos como objeto ideal, através de múltiplas 
e complexas funções intelectuais, mas, mais radicalmente, porque o sentido deste eidos se relaciona sempre com 
o eu individual (meu), como se a inteligibilidade ideal fosse alimentada a posteriori do sentido que já foi realizado 
em si, em sua existência temporal, meu eu concreto; as formas essenciais que o fenomenólogo analisa – sensação, 
percepção do mundo, julgamento, ciência, fenomenologia, etc. – na realidade explicitam o fenômeno, em si 
mesmo inteligível, da minha existência consciente e das suas potencialidades.  
16 “Hyle primordial”: sensações, conteúdos e campos sensíveis antes de ter aprendido a perceber as qualidades das 
coisas através deles. “Cinestesias primordiais”, a motricidade originária da qual eu sou o agente e paciente, a 
motricidade que eu chegarei a identificar com as capacidades do meu corpo, a de me afastar, aproximar, virar, 
mover minha visão através do campo visual, afastar, pressionar, etc. “Afeições e instintos primordiais”, 
consciências de prazer e dor sensíveis, de atração e aversão, de necessidade e satisfação corporal, etc. Todo esse 
“material primordial” forma, junto com a consciência integral do tempo, o estrato ínfimo da vida da consciência, 
que Husserl denomina “passividade”. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
13 

 
 

mundo. No mesmo factum reside, então, de antemão que haja lugar uma teleologia17. Uma 

ontologia completa é teleologia, mas ela pressupõe o factum; eu existo apoditicamente, e 

apoditicamente eu o faço na crença do mundo18. Para mim, no factum, a mundanidade, a 

teleologia, é cognoscível, transcendental.  

De fato, se houvesse uma psicologia rigorosa, se ela já tivesse sido construída, deveria 

ter sido possível mostrar uma teleologia mundana a partir dela, ainda que isso só se torne 

compreensível na medida em que seja transcendental.  

Claro que esta teleologia tem condições da sua possibilidade, e entre elas está o próprio 

ser da realidade teleológica, e desta realidade (transcendental) a sua possibilidade de essência. 

Tem condições de possibilidade precisamente em relação com os facta primordial da hyle (no 

sentido mais amplo). Sem eles, nenhum mundo seria possível, nem qualquer subjetividade 

transcendental global.  

Então, pode–se dizer que esta teleologia, com a sua facticidade primordial, tem o seu 

fundamento em Deus?  

Chegamos aos “fatos” últimos – proto-fatos –, às necessidades últimas, às proto-

necessidades.  

Mas eu as penso, questiono–as e, partindo do mundo que eu já “tenho”, finalmente 

chego até elas. Eu penso, eu ponho em prática a redução; eu, que existo e existo para mim 

nesta horizonticidade.  

Em toda esta marcha sou eu o factum primordial; eu reconheço que minha capacidade 

fática de variação de essência, etc., em minha investigação retrospectiva, traz à tona tais e tais 

componentes primordiais meus próprios, como estruturas primordiais de minha facticidade. 

E reconheço que trago comigo um núcleo do “proto-contingente”, em formas essenciais, em 

 
17 O material primordial flui de acordo com os padrões e regularidades indispensáveis para motivar a constituição 
perceptiva subsequente do mundo intuitivo (o mundo da vida). Não é fácil determinar se Husserl exclui a 
possibilidade concreta de um curso na direção oposta, por exemplo, se as sensações se repetem sem fim uma única 
nuance sensível, ou, pelo contrário, se a cada instante o “campo ou panorama” sensível varia sem ordem, tornando 
impraticável a síntese da identificação, ou se, ao contrário, ele está inclinado à ideia de que tais concreções 
anômalas não contêm absurdos e, portanto, a teleologia reside no fato de que elas não foram produzidas. Na 
minha opinião, trata-se do primeiro. 
18 Mais uma vez “o caso notável e único”: a apoditicidade é identificada com a facticidade e recai nela antes que 
no eidos correspondente. 



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
14 

 
 

formas das operações das quais sou capaz e nas quais se fundam então as necessidades da 

essência do mundo. Não posso transcender meu ser fático, nem posso transcender a 

coexistência com outros intencionalmente encerrados em meu ser fático; isto é, não posso 

transcender a realidade absoluta. O absoluto tem em si mesmo o seu fundamento, e no seu ser 

sem fundamento sua absoluta necessidade como a única “substância absoluta”. A sua 

necessidade não é a necessidade da essência que deixa em aberto uma contingência. Todas as 

necessidades da essência são momentos do seu factum, são modos de seu operar em relação 

consigo mesmo – os seus modos de se entender a si mesmo ou de ser capaz de se entender a si 

mesmo. 

  



 
 

Journal of Teleological Science, v. 1, n. 2, p. 1-15, 2021, ISSN 2763-6577 

Rio de Janeiro, Brasil 

 

 
15 

 
 

Referências 

 

 

Husserl, E. (1997). Teleología (trad. de Agustín Serrano de Haro). Daimon Revista 

Internacional de Filosofia, (14), 5–16.  https://revistas.um.es/daimon/article/view/9121  

 

Husserl, E. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität: Dritter Teil: 1929–1935, ed. 

Kern Iso, Nijhoff, Den Haag.  

 

 

 

     
Creative Commons License 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution–NonCommercial–NoDerivatives 4.0 
International (CC BY–NC–ND 4.0).  
 
Received: 30/04/21 
Accepted for publication: 15/05/21  
Published: 03/06/21 
 
 

https://revistas.um.es/daimon/article/view/9121
https://amzn.to/3eCKSGu

