
 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-25 

UMA HEURÍSTICA PARA A ANTROPOLOGIA 
FILOSÓFICA TOMISTA: INTEGRANDO 

PSICOLOGIAS DO SENSO COMUM, 
EXPERIENCIAL, EXPERIMENTAL E 

METAFÍSICA 
 

A HEURISTIC FOR THOMIST PHILOSOPHICAL 
ANTHROPOLOGY: INTEGRATING 
COMMONSENSE, EXPERIENTIAL, 

EXPERIMENTAL, AND METAPHYSICAL 
PSYCHOLOGIES 

 
Resumo: Neste estudo, esboço uma heurística para a 
antropologia filosófica tomista. Na primeira parte, 
apresento as principais heurísticas empregadas por Aquino 
para estabelecer os objetos, as operações, os poderes e a 
natureza de sua antropologia. Em seguida, identifico as 
principais lacunas em sua antropologia. Na segunda parte, 
mostro como uma abordagem integrada das psicologias do 
senso comum, experiencial, experimental e metafísica pode 
preencher essas lacunas e contribuir para as investigações de 
uma antropologia filosófica tomista contemporânea. 
 
Palavras-chave: Antropologia Filosófica Tomista. 
Psicologia do Senso Comum. Psicologia Experimental. 
Psicologia Metafísica. 
 
Abstract: In this study, I outline a heuristic for Thomist 
philosophical anthropology. In the first part, I introduce the 
major heuristics employed by Aquinas to establish the 
objects, operations, powers, and nature of his anthropology. 

I then identity major lacunae in his anthropology. In the second part, I show how an integrated 
approach to commonsense, experiential, experimental, and metaphysical psychologies can fill these 
lacunae and contribute to the enquiries of a contemporary Thomist philosophical anthropology. 
 
Keywords: Thomist Philosophical Anthropology. Commonsense Psychology. Experimental 
Psychology. Metaphysical Psychology. 
 

vetera novis augere et perficere 
Leão XIII, Aeterni Patris §24 

 
  

 
 A tradução deste artigo ao português foi autorizada pelo editor da primeira edição de “A Heuristic for Thomist 
Philosophical Anthropology: Integrating Commonsense, Experiential, Experimental, and Metaphysical 
Psychologies," originalmente publicado em American Catholic Philosophical Quarterly (Volume 96, Issue 2, Spring 
2022, pp. 163-213). Todos os textos originais em inglês, incluindo as citações, foram aqui traduzidos para o 
português, conservando-se somente as referências bibliográficas originais. 

DANIEL D. DE HAAN 
Frederick Copleston Senior 
Research Fellow and Lecturer 
In Philosophy and Theology in the 
Catholic Tradition 
Campion Hall and Blackfriars, 
University of Oxford 
United Kingdom 
daniel.dehaan@campion.ox.ac.uk  
 

Received: 29 Mar 2024 

Accepted: 10 Aug 2024 

Published: 09 Dec 2024 

 

 

mailto:daniel.dehaan@campion.ox.ac.uk


 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-26 

Introdução 

 

Em seu tratamento detalhado da psicologia humana, Aquino emprega criticamente 

a heurística de Aristóteles de que os objetos e as operações de um agente psicológico revelam 

seus poderes e sua natureza. Meu objetivo neste estudo é contribuir para a tradição tomista 

da antropologia filosófica, abordando duas tarefas inextricáveis. 

A primeira tarefa é receber e interpretar criticamente a forma sistemática de 

investigação estabelecida por Aquino e desenvolvida pela tradição tomista com o propósito 

de responder às perguntas “quem somos nós?” e “o que somos nós?”. Essa tarefa será 

abordada aqui com a apresentação de um relato breve, mas exegeticamente defensável, da 

heurística aristotélica de Aquino de que os objetos especificam operações, que especificam poderes, 

que especificam a natureza de uma coisa. Chamamos isso de OOPNheuristic. Para isso, será 

necessário detalhar as maneiras pelas quais a heurística OOPN está entrelaçada com outras 

heurísticas e doutrinas substantivas, como o hilemorfismo, e ilustrar como Aquino as 

emprega para estabelecer sua antropologia filosófica. Vou me referir a esse complexo 

integrado de heurísticas - isto é, princípios e métodos para orientar nossas investigações 

psicológicas - como a heurística da antropologia filosófica tomista ou TPA. 

A segunda tarefa é contribuir para a tradição da antropologia filosófica tomista, 

ilustrando como levar adiante sua forma sistemática de investigação a respeito dos objetos, 

operações, poderes e natureza das pessoas humanas. Isso requer a defesa de suas principais 

teses contra as objeções mais substanciais, mas também o enriquecimento e, às vezes, a 

revisão das teses herdadas à luz de percepções de outras tradições filosóficas ou descobertas 

científicas. Ao iniciarmos essa segunda tarefa, dois pontos se destacam. 

Em primeiro lugar, é impressionante a resistência da heurística OOPN1. Embora 

raramente articulada na nomenclatura aristotélica, os teóricos contemporâneos dos poderes 

causais fazem questão de salientar que os físicos de partículas, químicos, biólogos e 

psicólogos ainda tentam descobrir os poderes e a natureza ou os tipos naturais de diferentes 

objetos observando o que esses objetos podem fazer. A manipulação causal desses objetos 

em condições controladas fornece aos cientistas a melhor maneira disponível para mapear 

sistematicamente todas as diferentes maneiras pelas quais esses objetos podem se comportar 

 
1 Isso também se aplica aos outros heurísticos. Muitas dessas heurísticas são esquemas formais que podem ser 
justificados por argumentos que se autojustificam, como a heurística quoad nos para quoad se e an est para quid est. 
Por exemplo, não há como investigar o quoad se sem se basear fundamentalmente no que é conhecido quoad nos. 
Outros, como a OOPN e o hilemorfismo, são doutrinas substantivas, bem como heurísticas que exigem uma 
justificativa argumentativa extensa. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-27 

em diferentes circunstâncias. Tomarei como certo que a heurística da OOPN foi justificada 

pelos argumentos cientificamente informados dos expoentes contemporâneos da metafísica 

dos poderes causais.2 Minha tarefa, então, é enriquecer criticamente esse pilar da antropologia 

filosófica tomista à luz dos desafios que ela enfrenta das ciências experimentais, bem como 

das antropologias filosóficas rivais. 

O segundo ponto digno de nota surge quando assumimos o projeto de perguntar por 

nós mesmos a forma sistemática de perguntas que Aquino empregou para estabelecer as 

conclusões de sua própria antropologia filosófica. Os tomistas tendem a tirar sua taxonomia 

psicológica dos textos de Tomás, mas minha tarefa é desenvolver filosoficamente e implantar 

a heurística OOPN novamente, de modo a descobrir quais aspectos da antropologia de 

Aquino podem ser justificados e quais requerem revisões menores ou substantivas. Quando 

seguimos a heurística de Aquino e fazemos suas perguntas sistematicamente ordenadas hoje, 

elas nos levam às mesmas conclusões substantivas? Argumentarei que, uma vez que 

apreciemos criticamente os extraordinários avanços nas investigações filosóficas e científicas 

desde o século XIII, não podemos deixar de notar algumas lacunas importantes na forma 

sistemática de investigação de Aquino. Encontramos a mais significativa dessas lacunas nas 

principais junções ao longo da heurística OOPN. O objetivo central deste estudo será 

identificar essas lacunas e chamar a atenção para os recursos disponíveis para superá-las. 

Na primeira parte, começo com o modo como a heurística OOPN está situada dentro 

da forma sistemática de investigação de Aquino, antes de apresentar como as investigações 

de Aquino levaram às suas próprias conclusões a respeito dos objetos, operações, poderes e 

natureza das pessoas humanas. Concluo a primeira parte com uma litania de lacunas e um 

mapa de como preenchê-las. Na segunda parte, exploro como a antropologia filosófica 

tomista pode ser enriquecida e como essas lacunas podem ser resolvidas por meio da 

integração de características de abordagens de senso comum, experienciais, experimentais e 

metafísicas da psicologia. 

 

 

 

 

 

I. A antropologia filosófica de Aquino 

 
2  Ruth Groff e John Greco, orgs., Powers and Capacities in Philosophy: The New Aristotelian-ism (Nova 
York/Londres: Routledge, 2012); Jonathan Jacobs, ed., Causal Powers (Oxford: Oxford University Press, 
2017). 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-28 

I.A. A Heurística da Antropologia de Aquino 

 

Aquino, seguindo Aristóteles, sustentou que nossas indagações devem começar com 

o que é anterior em relação a nós (priora quoad nos) e, a partir daí, prosseguir para o que é 

anterior em si mesmo (priora quoad se). A heurística OOPN de Aristóteles é melhor vista como 

um enriquecimento dessa heurística mais geral sobre a ordem da investigação. O estudo dos 

seres humanos começa com a experiência humana comum e a interação com outros seres 

humanos no mundo. A investigação então se volta para os ensinamentos dos “médicos” 

(medicus), como Aquino os chama3, juntamente com as descrições e explicações morais e 

ontológicas que os filósofos e teólogos forneceram sobre os objetos, operações, poderes e 

natureza dos seres humanos. 

Aquino enriquece essa primeira heurística geral de investigação com uma segunda 

distinção, propriamente antropológica, entre as duas maneiras pelas quais nós, humanos, 

chegamos ao conhecimento de nós mesmos: por meio da cognição an est e quid est.4 Nossa 

autocognição an est consiste no conhecimento básico de si mesmo que está ligado à cognição 

psicológica cotidiana de outros seres. Em primeiro lugar, é somente enquanto se está 

conhecendo (ou, pelo menos, depois de ter conhecido) algum ser que se pode estar 

desfrutando simultaneamente de uma consciência anestésica experiencial das operações 

psicológicas que se está realizando como um indivíduo humano consciente. A realidade deve 

atualizar os poderes psicológicos de uma pessoa para que ela esteja conscientemente 

conhecendo a realidade. Ao ver cores, ouvir sons e cogitar ou entender o significado de 

“cavalo”, a pessoa também está consciente de ser um sujeito que está vendo, ouvindo, 

cogitando e entendendo tal ser. Essa cognição anestésica está ciente de que a realidade é uma 

realidade. Essa consciência é a consciência de suas operações psicológicas como operações 

individuais exercidas por si mesmo e como próprias de si mesmo. Em segundo lugar, é 

apenas por estar ciente da realização de operações psicológicas - que são intencionalmente 

sobre seus objetos - que se pode, assim, refletir para considerar as operações psicológicas em 

si mesmas ou a si mesmo, agora como os objetos de sua autocognição an est. Aquino 

argumenta que essa habilidade para uma autocognição an est é semelhante a um hábito, na 

medida em que a mente está habitualmente ou primordialmente presente a si mesma tanto 

quando está quanto quando não está realizando operações psicológicas.5 

 
3 Thomas Aquinas, Summa theologiae, (Roma: Editiones Paulinae, 1962) (doravante ST), I, q. 78, a. 4. 
4 Thomas Aquinas, Questiones disputatae de veritate 22, nos. 1-3 (Roma: Leonino, 1970-1976) (doravante DV), q. 
10. a. 8-9; ST I, q. 87, a. 1-4. 
5 DV, q. 10, a. 8. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-29 

 A autocognição an est experiencial das operações e da autocognição é bastante 

limitada em si mesma, mas fornece a base indispensável para investigações teóricas sobre o 

que são cores, sons, perceptíveis, inteligíveis e o que são ver, ouvir, cogitar, compreender e, 

portanto, também quais são os poderes da visão, audição, cogitação e intelecto. Da 

autocognição an est nasce a cognição quid est universal da natureza ontológica dos objetos, 

operações e poderes fundamentados em nossa natureza humana comum.6 Em suma, nossa 

autocognição an est diz respeito ao que é quoad nos que prepara o caminho para o 

conhecimento quid est do que é universal e quoad se com relação à essência dos seres humanos. 

É a partir da cognição an est experiencial de nossas operações conscientes e de seus objetos 

intencionais que passamos para a compreensão intelectual quid est da constituição ontológica 

dos objetos e operações, que revelam os poderes fundamentados em nossa natureza. A heurística 

quoad nos to quoad se combinada com a heurística de autocognição an est to quid est enquadram 

e são enriquecidas pela heurística OOPN.7   

Outra heurística crucial para a antropologia de Aquino aponta nossa dependência da 

sinédoque na articulação de descrições e explicações psicológicas. Na medida em que nossas 

investigações teóricas sobre pessoas humanas envolvem uma análise intelectual da unidade 

dos diversos poderes, operações e objetos intencionais do ser humano, nossa investigação se 

prestará a formas úteis, mas às vezes enganosas, de sinédoque. É por isso que Aquino 

frequentemente repete o ponto de vista de Aristóteles de que, embora possamos dizer que o 

olho vê e o intelecto entende, é mais preciso dizer que o ser humano vê e entende 

empregando seus poderes de visão e intelecto, poderes que são eles mesmos unidos na 

natureza dos seres humanos.8 

Esse ponto está enraizado na posição de Aquino de que as ações ou operações são 

realizadas por um pressuposto; os princípios e poderes formais não são atores, mas são aquilo 

pelo qual (quo) o pressuposto ou pessoa opera. 9 

Aquino integra essas heurísticas com seu compromisso com um naturalismo realista hile-

 
6 DV, q. 10, a. 8-9. 
7 Há um grande desacordo sobre como entender a consciência a partir de uma perspectiva tomista, mas as 
questões exegéticas, filosóficas e teológicas não foram debatidas adequadamente. Bernard Lonergan articula 
melhor a posição que defendo. Therese Cory é um conhecido expoente de uma interpretação rival. Veja 
Bernard Lonergan, “Cognitional Structure,” in Collection (Toronto: University of Toronto Press, 1988), 205-21; 
Therese Cory, Aquinas on Human Self-Knowledge (Cambridge: Cambridge University Press, 2013). 
8 Aristóteles, De anima I.4.408b12-15; Tomás de Aquino, Sentencia libri De anima 45, no. 1 (Roma: Leonino, 
1984), I.10 (doravante In De Anima); DV,q. 2, a. 6, ad3; ST I, q. 75, a. 2 ad2; I-II, q. 17, a. 5, ad2; II-II, q. 58, a. 
2. 
9 DV, q. 20, a. 1 ad2; ST II-II, q. 58, a. 2; III, q. 20, a. 1 ad2. Esse ponto é explicado e defendido detalhadamente 
em Daniel De Haan e Brandon Dahm, “Thomas Aquinas on Separated Souls as Incomplete Human Persons”, 
The Thomist 83 (2019): 589-637. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-30 

mórfico. O hilemorfismo é uma forma de naturalismo porque, mesmo que todas as naturezas 

criadas sejam sustentadas pelo poder criativo e pela causalidade primária de Deus, como 

criadas, essas naturezas são suficientes para realizar as operações naturais do que são. Além 

disso, uma vez que as naturezas criadas são inteligíveis para os seres humanos como animais 

racionais, a natureza deve possuir em si mesma os poderes suficientes para ser mani-festada 

como inteligível, e os seres humanos devem ser dotados das habilidades necessárias para 

realizar operações racionais suficientes para compreender essas realidades inteligíveis. Dessa 

forma, Aquino rejeita visões como a de Averróis, que postulam poderes intelectuais ou fontes 

de inteligibilidade separadas dos seres humanos individuais e das naturezas que eles 

conhecem por meio de operações sensoriais, perceptivas e intelectuais. 

O ponto central desse naturalismo realista é a apropriação que Aquino faz do 

hilemorfismo de Aristóteles, mediado pelas inovações de Avicena, Averróis e outros. Para 

Aquino, o hilemorfismo é ao mesmo tempo uma doutrina ontológica substantiva que 

também funciona como uma estrutura heurística para investigar a constituição ontológica da 

forma-matéria dos objetos, operações e poderes da natureza humana. A heurística OOPN, 

por si só, presume uma ontologia de substância e atributo, mas os aristotélicos continuam a 

explicar as composições de substância e atributo juntamente com mudanças substanciais e 

atributivas por uma ontologia hilemórfica. A antropologia de Aquino, portanto, pressupõe a 

reivindicação ontológica de uma compreensão hilemórfica do modo como as formas fazem uma 

diferença metafísica fundamental para a atualização, identificação e organização de 

características materiais e componentes de substâncias e seus atributos, incluindo poderes e 

operações. Aplicado aos animais, o animalismo hilemórfico sustenta que as almas são as 

formas animadas em virtude das quais os organismos sencientes vivem e têm seu ser, poderes 

e operações. 

O animalismo hilemórfico também funciona como um princípio heurístico. Isso se 

deve ao fato de que, uma vez estabelecido que existem objetos visíveis, operações de visão e 

um poder de visão, o compromisso de Aquino com o hilemorfismo inicia questões relativas 

a qual explanans é a forma e qual explanans é a matéria com relação ao poder visual humano e 

suas operações. Essa distinção também ajuda a iluminar a maneira pela qual Aquino integra 

as investigações da filosofia natural e das disciplinas médicas a respeito dos fatores explicativos 

materiais de uma operação e poder psicológicos com os fatores explicativos formais investigados 

pela antropologia filosófica e pela psicologia moral.10 

 
10 Em De Anima, I.2 (Leonino, 11:161-243). 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-31 

Para resumir: o ponto de partida de nossa heurística tomista para a antropologia 

filosófica é, portanto, composto por esses cinco aspectos da antropologia de Aquino: (1) que 

a investigação ordenada procede do que é priora quoad nos para o que é priora quoad se, (2) que 

procedemos da cognição an est consciente para o conhecimento universal quid est, ambos 

enriquecidos pela heurística (3) OOPN que a investigação psicológica progride dos objetos 

para as operações, para os poderes e para a natureza. (4) Esclarecimentos e explicações 

adicionais da unidade psicológica e ontológica de um ser humano vêm dos princípios 

sinédoque e suposto-de-ação, bem como (5) do naturalismo realista hilemórfico de Aquino. 

Antes de assumir a indispensável tarefa exegética de rastrear como Aquino empregou essa 

heurística para chegar às principais teses de sua própria antropologia, será instrutivo 

considerar um obstáculo que muitos leitores contemporâneos de Aquino enfrentam. 

 Um grande obstáculo para a articulação de uma heurística tomista hoje é distinguir 

adequadamente sua abordagem à antropologia filosófica da abordagem filosófica contemporânea 

dominante aos seres humanos, conhecida como filosofia da mente. Vale a pena elucidar aqui 

por que os compromissos com o hilemorfismo como doutrina ontológica e heurística 

colocam a tradição tomista e outras tradições aristotélicas da antropologia filosófica 

fundamentalmente em desacordo com as principais posições desenvolvidas dentro da 

tradição da filosofia da mente. A filosofia da mente endossa uma heurística ontológica rival 

que toma como certa a dicotomia físico-mental como ponto de partida para todas as 

principais posições fisicalistas monistas ou dualistas. Apesar de quaisquer semelhanças 

aparentes com a antropologia filosófica tomista entre as principais formas de fisicalismo não-

redutivo ou posições dualistas - do epifenomenalismo e do emergentismo forte ao dualismo 

de substância - há apenas um leito procrusto para os hilemorfistas aristotélicos deitarem suas 

cabeças dentro da tradição da filosofia da mente. Isso se deve ao fato de que, para o 

animalismo hilemórfico, todos os poderes psicológicos e suas operações conscientes são 

atributos psicossomáticos incorporados, constituídos pela organização formal dos 

constituintes materiais. Não há uma única parte dos poderes e operações psicossomáticas de 

um animal que seja “mental” que não seja também “física”. 

 Mas essa incorporação não implica que o hilemorfismo seja um tipo de teoria de 

identidade fisicalista, pois a dicotomia mental-física e as inúmeras posições que ela gera 

dentro da filosofia da mente deturpam sistematicamente os poderes e as operações 

psicológicas de todos os animais como os aristotélicos os entendem. Isso se deve 

principalmente ao fato de que, para a teoria da identidade psicofísica, são sempre as 

propriedades físicas que determinam totalmente qualquer característica diferenciadora da 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-32 

realidade; as propriedades mentais são simplesmente idênticas e totalmente explicadas de 

forma reducionista por essas propriedades físicas. Por outro lado, seria impossível 

recaracterizar o dualismo de substância, o emergentismo forte, o (proto)panpsiquismo, o 

epifenomenalismo, o fisicalismo redutivo, o monismo anômalo ou o fisicalismo funcionalista 

não redutivo em termos de forma e matéria sem deturpar fundamentalmente essas posições 

bem definidas na filosofia da mente ou redefinir completamente “forma” e “matéria” além 

do reconhecimento aristotélico. Esse abismo fundamental entre o hilemorfismo e a 

dicotomia mental-física é de amplo alcance, pois a dicotomia mental-física não está isolada 

dos problemas mente-corpo; ela também enquadra e governa diretamente as posições 

disponíveis nos debates sobre causação mental, livre-arbítrio, intencionalidade e consciência, 

teoria da ação e o problema de outras mentes. Os aristotélicos que se entendem reconhecerão 

corretamente que não há lugar para eles na tradição da filosofia da mente.11 

 

I.B. Os objetos, as operações e os poderes da antropologia de Aquino 

 

Nosso objetivo é apresentar uma heurística para a investigação construtiva na 

antropologia filosófica tomista que integre os insights da antropologia de Aquino com os 

avanços experimentais e filosóficos que foram feitos no estudo das pessoas humanas. Mas 

dificilmente podemos prosseguir nesse esforço “tomista” sem primeiro refletir sobre como 

Aquino empregou as cinco características de sua heurística para chegar a suas conclusões 

sobre a natureza humana. Em outras palavras, indispensável para qualquer investigação 

construtiva é uma rigorosa investigação exegética histórica das obras de Aquino. Claramente, 

não podemos realizar esse estudo exegético aqui. Em vez disso, confio nos excelentes 

estudos exegéticos de outros para minha análise superficial. 

Aquino endossa a definição de Aristóteles da alma em De Anima II.1-2 como a 

primeira realidade de um corpo orgânico com a potencialidade para a vida. Isso é o que 

significa para a alma ser a forma substancial de um animal constituído hilemorficamente. O 

que une todos os animais genericamente são seus poderes de motilidade e senciência; esses 

poderes são também o que revela a alma senciente dos animais que os diferencia de outras 

 
11 Cf. William Jaworski, Philosophy of Mind (Oxford: Wiley, 2011); Alasdair MacIntyre, “What is a Human Body?” 
em Tasks of Philosophy (Cambridge: Cambridge University Press, 2006); David Braine, Human Person: Animal and 
Spirit (Notre Dame, IN: Notre Dame University Press, 1992); Jose Angel Lombo e Francesco Russo, 
Philosophical Anthropology: An Introduction, trans. Piers Amodia (Downers Grove: Midwest Theological Forum, 
2014); Daniel De Haan, “Hylo-morphic Animalism, Emergentism, and the Challenge of New Mechanisms in 
Neuroscience,” Scientia et Fides 5, no. 2 (2017): 9-38; De Haan, “The Interaction of Noetic and Psychosomatic 
Operations in a Thomist Hylomorphic Personalism,” Scientia et Fides 6, no. 2 (2018): 55-83. Doravante, citarei 
esse último par de artigos como De Haan, THP. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-33 

espécies dentro do gênero de substâncias hilemórficas animadas. O que une os seres 

humanos em sua animalidade racional é uma gama de capacidades racionais e sensoriais para 

cognição consciente, apetite, autorreflexão e ação voluntária. São os poderes racionais dos 

seres humanos que revelam a alma racional que diferencia os seres humanos de outras 

substâncias animais hilemórficas. 

Em De Anima II.4, Aristóteles introduz a heurística OOPN para fornecer uma 

especificação mais granular da mudança teórica do quoad nos para o quoad se. Lá, ele detalha a 

heurística OOPN, afirmando que, para entender a natureza ou a essência de uma coisa, 

incluindo seres vivos formalmente animados por uma alma, devemos identificar os poderes 

dessa coisa. Os poderes de uma coisa revelam a função geral (ergon) da natureza de uma coisa, 

que diferencia sua natureza da natureza de outras coisas com naturezas genericamente 

semelhantes. Mas só podemos identificar os poderes de uma coisa identificando suas 

atividades ou operações características. Por fim, diferenciamos essas operações por meio do 

encurralamento conceitual de seus objetos próprios: isto é, os princípios e terminais que 

atualizam as operações e manifestações de poderes causais ativos e passivos distintos. Na 

linguagem da metafísica contemporânea dos poderes, todos os poderes têm parceiros de 

manifestação mútua; os poderes de carga negativa podem ser manifestados por parceiros de 

poder recíprocos que têm uma carga positiva co-manifestante. Em organismos sencientes, 

os parceiros de poder recíproco fornecem as condições para operações psicológicas (por 

exemplo, luz ambiente para visão) ou constituem os próprios objetos das operações (por 

exemplo, visíveis para visão). 

A heurística OOPN nos instrui a iniciar nossas investigações psicológicas com os 

objetos das operações. Mais uma vez, seguindo o exemplo de Aristóteles em De Anima II.6, 

São Tomás toma como certo e não tematiza a unidade dos objetos intencionais presentes 

por meio das operações cognitivas e apetitivas do sujeito humano consciente. Em outras 

palavras, Aquino não parece muito preocupado em fornecer qualquer descrição teórica de 

nossas experiências conscientes dinâmicas e unificadas da realidade. Em vez disso, ele se 

lança diretamente na tarefa analítica de demarcar os diferentes objetos das operações 

psicológicas. 

Observemos essa primeira grande lacuna na antropologia de Aquino: não há uma 

reflexão geral sobre a unidade de nossa an est cognição como agentes psicológicos 

conscientes. O foco de suas investigações diz respeito à ontologia de nossa natureza, poderes 

e operações psicológicas, e não às nossas experiências psicológicas de realizar essas diversas 

operações psicológicas. Dito isso, as obras de Aqui-nas estão repletas de detalhes teóricos de 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-34 

uma psicologia filosófica que claramente se baseava em uma compreensão fenomenológica 

perspicaz de nossas experiências psicológicas conscientes vividas. Como Bernard Lonergan 

observou, embora Aquino e Aristóteles tenham “usado a introspecção ... brilhantemente, 

permanece o fato de que eles não tematizaram seu uso, não a elevaram a uma técnica 

reflexivamente elaborada, não elaboraram um método adequado para a psicologia” 12 . 

Portanto, o que não encontraremos em Aquino, mas que a antropologia filosófica tomista 

exige hoje, é um relato tematizado de como fazer a transição do senso comum para a teoria, 

começando com um mapeamento fenomenológico de nossas experiências conscientes 

unificadas.13 

Muitos tomistas contemporâneos protestam que ou a consciência é irrelevante, ou 

não há necessidade de investigá-la, ou é uma aberração do cartesianismo. Mas todas essas 

evasivas são profundamente equivocadas, pois os aristotélicos não poderiam sequer concluir 

a tarefa de analisar nossa cognição consciente unificada dos objetos nos diferentes objetos 

próprios de operações e poderes distintos sem a unidade primordial de nossa experiência 

consciente da realidade. Nosso ponto de partida inescapável para a reflexão teórica precisa 

ser o fato de que somos conscientes e conhecemos o ser; é aí que nossas investigações devem 

começar, a fim de explicar como podemos demarcar o ser nos diferentes objetos próprios 

de nossas operações. É porque o ser é polimórfico - é multiformado - que o objeto 

intencional unificado da percepção consciente também é polimórfico. O que é polimórfico 

e unificado é experimentado primeiro; distinguimos objetos e operações formais com base 

nessa unidade polimórfica. E como a cognição é informada por uma realidade unificada, mas 

multiformada, a cognição consciente também é unificada, mas multiformada. O caráter 

polimórfico de nossa cognição consciente da realidade rastreia as muitas formas de ser que 

são intencionalizadas e conhecidas por meio de nossas operações cognitivas conscientes. 

Portanto, o que é necessário é uma articulação teórica ou fenomenologia da unidade 

polimórfica dos objetos e da experiência consciente desses objetos. Essa fenomenologia da 

consciência pode fornecer o exigente ponto de partida básico para a demarcação analítica 

aristotélica mais familiar de nossas experiências conscientes de objetos polimórficos nos 

 
12 Bernard Lonergan, Verbum: Word and Idea in Aquinas (Toronto: University of Toronto Publishing, 2005), 5-
6. “Aquino praticou a introspecção psicológica e, por meio desse conhecimento experimental de sua própria 
alma, chegou à sua teoria altamente matizada, profundamente penetrante e firmemente delineada sobre a 
natureza do intelecto humano” (ibid., 104; ver também 3-5, 87). 
13 Essa omissão é explicada, em parte, pelo fato de que Aquino adotou um entendimento aristotélico do 
conhecimento científico teórico que restringiu as reflexões sistemáticas sobre psicologia aos tópicos teóricos 
que são mais conhecidos em si mesmos. O que precisamos também é de uma investigação teórica de nossas 
experiências psicológicas quoad nos. Os tomistas que enfrentam essas questões hoje podem se valer de recursos 
filosóficos indisponíveis para Aquino que são especialmente adequados para superar essas limitações - como 
encontramos em Anscombe, Geach, Lonergan, Wojtyła e MacIntyre. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-35 

objetos formais das diferentes operações e poderes do sentido e do intelecto. Voltaremos à 

questão de como os tomistas podem preencher essa lacuna mais tarde. 

Sem tomar nota da unidade polimórfica dos objetos formais da consciência, Aquino, 

no entanto, segue a análise teórica do De Anima II.6 e a diferenciação dessa unidade 

polimórfica pressuposta dos objetos formais em per se e per accidens sensibles. Baseando-se 

nos desenvolvimentos de Avicena, Aquino entendeu a distinção entre per se e per accidens sen-

sibles para fornecer os objetos apropriados para as operações dos cinco poderes dos sentidos 

externos e dos quatro internos. Aristóteles distingue os per se sensíveis em sensíveis próprios 

e comuns. 

Os objetos próprios per se sensíveis incluem os tangíveis, os gustativos, os olfativos, 

os audíveis e os visíveis. Cada um desses diferentes objetos próprios especifica a operação 

distinta de tocar, saborear, cheirar, ouvir e ver. E cada uma dessas operações formalmente 

diferentes revela um poder distinto, a saber, os cinco sentidos externos. Eles são chamados 

de sensitivos próprios porque cada um deles é um objeto formal único ou não sobreposto; as 

cores são vistas, mas não ouvidas, e os sons são ouvidos, mas não vistos.14 De acordo com 

Aquino, os sensitivos comuns per se de movimento, repouso, número, forma e magnitude 

não fornecem o objeto próprio de nenhum poder sensorial, nem mesmo o sensus communis; 

em vez disso, eles são chamados de comuns porque esses sensitivos per se são conhecidos por 

mais de um dos cinco sentidos por meio de sensitivos próprios diferentes. Por exemplo, 

podemos ver, ouvir e tocar objetos sensíveis coloridos, audíveis e tangíveis em movimento; 

também podemos ver e sentir um objeto colorido e tangível de formato redondo.15 

 
14  Tecnicamente, Aquino argumenta que a tactilidade é um poder genérico que inclui objetos tangíveis 
formalmente diferentes, como quente e frio, úmido e seco, macio e duro, e assim por diante, que especificam 
diferentes operações e poderes táteis. ST I, q.78, a.3, ad3. 
15 ST I, q. 78, a. 3; In De Anima,II.13 (Leonino, 118-20: 1-159). 
 

Objeto  Operação(ões) Potência 

Tangível Tocando Tatilidade 

Sabor Degustação Gustação 

Odor Odor Olfato 

Som Audição Audição 

Cor Ver Visão 

Per se Sensível Sensoriamento unificado Senso comum 

Imaginável Imaginação Imaginação 

Intenção específica Percepção / Cogitação Poder Cogitativo 

Memorável Lembrando Memória 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-36 

 

 

Aquino nem sempre fornece a mesma justificativa para a demarcação dos quatro 

poderes dos sentidos internos: sensus communis, imaginação, cogitação e memória. A análise 

mais plausível que ele fornece baseia-se solidamente na heurística OOPN, mas em algumas 

ocasiões ele apela à fisiologia para justificar uma demarcação psicológica. 16  Antes de 

interrogar suas explicações fisiológicas, será útil delinear sua divisão dos objetos, operações 

e poderes dos quatro sentidos internos. 

O sensus communis é o único sentido interno que, assim como os sentidos externos, só 

funciona quando seu objeto está presente no ambiente.17 Quando os objetos no mundo 

atualizam os cinco sentidos externos, o sensus communis co-manifesta-se em virtude da 

atualização de qualquer um dos cinco sentidos e recebe desses sentidos externos atualizados 

o per se sensible como um todo ou gestalt. Qualquer sensitivo per se presente (incluindo tanto 

os sensitivos próprios quanto os comuns) é o objeto próprio do sensus communis. 

O poder da imaginação, no sentido estrito ou específico, recebe e retém quaisquer 

sensibles per se que são conhecidos pelo sensus communis; podemos chamar esses sensibles per 

se retidos de “imagináveis”. Aquino emprega os termos “phantasia” e “imaginação” de forma 

genérica e específica: genericamente, inclui os poderes da imaginação, cogitação e memória;18 

especificamente, significa apenas o poder da imaginação. Aquino atribui a esse único poder 

de imaginação as habilidades de reter e reapreender coisas imagináveis, bem como a 

habilidade de conjurar novas imagens com base em coisas imagináveis retidas. Ele sugere 

que a postulação de Avicena de outro poder de imaginação dedicado a novas composições 

de imagens é supérflua e que um único e mesmo poder pode realizar todas essas três 

operações.19  

 
16 Aquinas fornece ambos os tipos de explicações em ST I, q.78 a. 4. 
17 Thomas Aquinas, Quaestiones de quolibet 25, nos. 1-2 (Roma: Leonino, 1996), V, q. 5, a. 2 ad2; VIII, q. 2, a. 2. 
18 Thomas Aquinas, Liber de veritate catholicae Fidei contra errores infidelium seu Summa contra Gentiles, t. 2–3, ed. P . 
Marc, C. Pera e P . Caramello (Roma: Marietti Editori, 1961), II, c. 73; ST I, q. 89, a. 5. 
19 ST I, q. 78, a. 4. 

Bens / males sensuais Amar, odiar, desejar, evitar, desfrutar, tristeza Apetite 
concupiscível 

Bens / Males sensuais árduos Esperança, desespero, ousadia, medo, raiva Apetite irascível 

Intenção Universal Apreensão, julgamento, raciocínio Intelecto possível 

Potencialmente inteligível Abstração Intelecto do agente 

Bem universal Desejando, Intencionando,  
Consentindo, Escolhendo, Executando, 

Desfrutando 

Vontade 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-37 

Os poderes de cogitação - chamados de estimativa em animais não humanos - e de 

memória têm objetos próprios bastante diferentes, que Aquino chama de intenções individuais 

(individuales intentiones). Essas intenções são distintas das intenções universais que compõem 

o objeto do intelecto possível. As intenções individuais incluem objetos como o significado 

das palavras e objetos singulares como “o filho de Diares”, “esta grama”, “este predador”, 

bem como estimativas afetivas de tais objetos como, por exemplo, desejáveis, assustadores 

ou agradáveis. As intenções percebidas pelo poder cogitativo não são percebidas pelos 

sentidos exteriores (percipiendum intentiones quas non percipit sensus), mas Aquino classifica essas 

intenções particulares como per accidens sensibles na medida em que o poder cogitativo as 

registra simultaneamente enquanto sente os per se sensibles do mesmo objeto via sensação 

externa. Se o objeto “é apreendido como um indivíduo - por exemplo, quando vejo algo 

colorido, percebo esse ser humano ou esse animal - então esse tipo de apreensão em um ser 

humano é produzido pelo poder cogitativo”.20 Se o objeto é apreendido como uma intenção 

universal, então essa apreensão é alcançada pelo intelecto possível. O poder da memória 

retém essas intenções individuais registradas pelo poder cogitativo sob o aspecto de terem 

sido conhecidas antes ou no passado. 

Aquino diz muito mais sobre as várias operações atribuídas a esses sentidos internos. 

Podemos resumir sua visão como a identificação de quatro objetos - gestalt sensível per se, 

imagináveis, intenções individuais e memorizáveis - que especificam quatro tipos diferentes 

de operações que revelam os quatro poderes dos sentidos internos do sensus communis, 

imaginação, cogitação e memória. Para completar a teoria dos poderes cognitivos de Aquino, 

observemos que as inteligibilidades per se especificam o objeto formal do intelecto possível e 

seus atos de apreensão, julgamento e raciocínio. Finalmente, a luz intelectual em virtude da 

qual essas espécies inteligíveis são abstraídas das espécies e fantasmas sensíveis está enraizada 

na operação do poder do intelecto agente.21 Aquino coordenou essa divisão de objetos, 

operações e poderes cognoscíveis com os objetos, operações e poderes confluentes dos 

apetites, tais como os poderes concupiscíveis e irascíveis e a vontade.22 Há muitos debates 

importantes sobre as operações e poderes do intelecto possível e agente, da vontade e dos 

 
20 Em De Anima, II.13 (Leonino, 121:191-4). Tradução de Tomás de Aquino, A Commen-tary on Aristotle's “De 
anima”, trans. Robert Pasnau (New Haven: Yale University Press, 1999), 208. 21ST I, q. 79, a. 1-13; q. 84, a. 6-
8; q. 85, a. 1-2. 
21ST I, q. 79, a. 1–13; q. 84, a. 6–8; q. 85, a. 1–2. 
22 Cf. In De Anima, II.13; ST I, q. 78-9; ST I, q. 80-3; ST I-II, q. 6-17, 22-4. Cf. Carlos Bazán, “The Human 
Soul: Form and Substance? Thomas Aquinas's Critique of Eclectic Aristo-telianism,” Archives d'Histoire Doctrinale 
et Littéraire Du Moyen Âge 64 (1997): 95-126; George Klubertanz, The Philosophy of Human Nature (Nova York: 
Appleton Century Crofts, 1953); Robert Pasnau, Thomas Aquinas on Human Nature (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2002). Omiti qualquer discussão sobre os poderes vegetativos e móveis por considerações 
espaciais, mas nenhuma antropologia está completa sem um exame adequado deles. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-38 

apetites sensuais, mas não podemos abordá-los aqui. Esse resumo superficial será suficiente 

para chamar a atenção para várias junções em que encontramos lacunas adicionais 

importantes na antropologia de Aquino.

 

I.C. Principais lacunas na antropologia de Aquino 

 

A lacuna introduzida anteriormente dizia respeito à ausência de qualquer descrição 

teórica da unidade consciente de nossas operações cognitivas e apetitivas e da maneira como 

seus objetos são dados de forma unificada. As lacunas consideradas aqui dizem respeito a 

pontos negligenciados na aplicação de Aquino de sua própria heurística na ordem da 

investigação psicológica. A primeira dessas lacunas diz respeito ao método de identificação 

de objetos e operações. Mais adiante, veremos que uma fenomenologia sofisticada e uma 

explicação teórica da consciência fornecem alguns insights para superar essa omissão. Mas 

também é verdade que Aquino e outros aristotélicos medievais confiam demais em 

convenções linguísticas, e suas demarcações de objetos e operações negligenciam fatores 

ecológicos e sociológicos. Por exemplo, as investigações antropológicas sociais e culturais 

revelam como as várias comunidades de senso comum dividem de forma diferente suas vidas 

psicológicas e lógicas. A diversidade do senso comum etnopsicológico e das taxonomias 

teóricas cria dificuldades para a taxonomia de Aquino. Além disso, a abordagem ecológica 

da psicologia defendida por James Gibson revelou como os objetos de nossos poderes 

psicológicos são dinâmicos e que a percepção sensorial é divertida - fundamentalmente 

enativa, engajada e exploratória. Essa percepção não é contrária às teorias aristotélicas da 

percepção sensorial, mas também é justo dizer que Aquino e outros peripatéticos pintam um 

quadro bastante passivo e parado da percepção sensorial, em que objetos aparentemente 

parados agem sobre órgãos sensoriais parados. Essa imagem negligencia a exigência putativa 

de que os animais se envolvam ativamente com objetos sensíveis dinâmicos em seus 

ambientes. 

Outra lacuna importante diz respeito à relevância das ciências experimentais para 

nossa aplicação da heurística OOPN. Aquino apela para fatos da fisiologia extraídos da 

filosofia natural ou de médicos para resolver questões psicológicas. Ele também se baseia no 

insight de Aristóteles de que devemos distinguir as disciplinas que investigam a forma de um 

poder psicológico daquelas que investigam a matéria, e que ambas são indispensáveis devido 

ao animalismo hilemórfico. Mas ele não articula nenhuma heurística clara para orientar 

nossas investigações sobre como incorporar as descobertas científicas à psicologia. Essas 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-39 

questões são especialmente pertinentes à antropologia filosófica tomista contemporânea, que 

tem como objetivo aprender com as descobertas da psicologia e da neurociência. Aquino 

não poderia ter antecipado os incríveis avanços das últimas disciplinas, mas também é 

verdade que ele às vezes faz apelos errôneos às ciências fisiológicas para resolver questões 

de psicologia. Será instrutivo considerar em alguns detalhes porque o apelo de Aquino à 

fisiologia para justificar sua divisão quádrupla dos poderes dos sentidos internos é 

problemático. 

Em sua divisão dos quatro sentidos internos em ST I.78.4, Aquino começa com a 

heurística OOPN, apontando que operações irredutivelmente diversas em animais perfeitos 

requerem a postulação de diferentes poderes. Ele então toma nota do fato de que os animais 

podem operar mesmo quando os objetos da sensação externa estão ausentes. Um corvídeo 

pode se lembrar e procurar seu esconderijo de comida mesmo quando esse esconderijo não 

está presente aqui e agora. Portanto, deve haver poderes sensoriais que podem operar 

quando os objetos dos sentidos externos não estão presentes no ambiente imediato. Ao 

contrário dos sentidos externos, que simplesmente recebem impressões de objetos no 

ambiente, esses sentidos internos devem ser capazes de reter essas impressões e utilizá-las na 

ausência desses objetos. É nesse ponto de seu argumento que Aquino recorre à fisiologia 

para justificar a distinção entre os poderes psicológicos receptivos e retentivos. 

Com base em Aristóteles, Galeno e Avicena, Aquino argumenta que, nas coisas corpóreas, 

as habilidades de receber e reter estão enraizadas em dois princípios diferentes. Isso ocorre 

porque as coisas úmidas recebem bem, mas não retêm bem, e as coisas secas retêm bem, mas 

não recebem bem. Aquino conclui: “Assim, uma vez que a potência sensitiva é o ato de um 

órgão corpóreo, uma potência que recebe sensíveis deve ser diferente de um poder que as 

conserva”23. Ele usa essa explicação fisiológica para justificar a distinção entre dois poderes 

que recebem formas sensíveis e intenções, a saber, sensus communis e cogitação, 

respectivamente, e os dois poderes que retêm per se formas sensíveis e intenções, a saber, 

imaginação e memória, respectivamente. 

Essa justificativa fisiológica era filosoficamente duvidosa no século XIII; atualmente, 

ela se tornou indefensável pelas ciências experimentais. No entanto, ela fornece um excelente 

exemplo de como as demarcações psicológicas dependentes de uma fisiologia altamente 

provisória podem ser falsificadas se essa fisiologia se mostrar errônea. A distinção entre as 

operações do poder cogitativo e a memória, no entanto, não se baseia em justificativas 

 
23  ST I q.78, a. 4, trans. Alfred Freddoso, https://www3.nd.edu/~afreddos/summa- translation/TOC-
part1.htm. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-40 

fisiológicas úmidas ou secas, nem na distinção entre o lobo frontal e o lobo temporal medial 

da neurofisiologia contemporânea. Em outras palavras, fazemos e podemos justificar 

filosoficamente a distinção entre percepção aspectual e memória sem qualquer apelo às 

ciências experimentais. Voltarei a esse ponto mais adiante. 

Será útil considerar quais recursos filosóficos do século XIII estavam disponíveis 

para desafiar a demarcação fisiológica de Aquino. O primeiro é o princípio aristotélico de 

que é a forma, e não a matéria, que distingue essencialmente os objetos das operações e poderes 

psicológicos. Em segundo lugar, é bem sabido que Aquino endossou a doutrina da existência 

intencional (esse intentionale) de objetos em poderes psicológicos como visão, audição, 

imaginação, memória e assim por diante. Em outras palavras, os objetos podem existir 

intencionalmente em seus poderes psicológicos de uma forma que difere de seu modo natural 

de existência (esse naturale). Assim como um anel de sinete pode deixar a impressão de sua 

forma sem transformar a matéria receptora em um anel de sinete, também posso perceber 

um objeto magnético sem que minha percepção se torne magnética.24 

Uma vez que ele endossou corretamente essa doutrina da intencionalidade, não está 

claro por que Aquino argumentaria que as propriedades fisiológicas naturais existentes desses 

poderes incorporados poderiam ter qualquer influência essencial na demarcação das operações 

e poderes psicológicos. Além disso, o argumento fisiológico de Aquino não pode sair do 

papel sem alguma premissa adicional que explique por que a matéria deveria fazer esse tipo 

de diferença para as operações psicológicas dos poderes psicológicos. Se há uma distinção 

psicológica substantiva entre poderes psicológicos receptivos e retentivos, então ela precisa ser 

baseada nas propriedades das operações psicológicas e do ser intencional, não no modo 

natural de ser dos órgãos desses poderes. 

Há outro problema de inconsistência aqui. Enquanto Aquino segue Avicena ao 

distinguir os sentidos internos que são receptivos de formas sensíveis ou intenções daqueles 

que retêm esses dois objetos, em outro lugar Aquino inequivocamente atribui um habitus, 

bem como experimentum, ao poder cogitativo supostamente receptivo, demonstrando, assim, 

que é um poder capaz de retenção também.25 Da mesma forma, por que a imaginação e a 

memória são consideradas retentivas, mas não receptivas? Afinal de contas, ambos recebem 

objetos e, assim como o poder cogitativo, podem ser utilizados quando seus objetos estão 

ausentes e de formas inovadoras, como quando a imaginação evoca novas imagens ou 

 
24 ST I q. 78, a. 3; In De Anima, II.24 (Leonino, 168-9:13-75). 
25 Tomas de Aquino, Expositio Libri Posteriorum, vol. 1*, 2 (Roma: Leonino, 1989) II. 20; ST I-II, q. 50, a. 3, ad3. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-41 

quando buscamos recordar algo por meio da reminiscência da memória. 26 Em resumo, 

mesmo em um nível psicológico, a divisão entre poderes psicológicos receptivos e retentivos 

carece de plausibilidade filosófica e é utilizada de forma inconsistente. 

Há outras questões com a divisão de Aquino dos quatro sentidos internos que 

poderíamos insistir - como sua localização nos ventrículos do cérebro, se o sensus communis é 

explanatoriamente supérfluo27 , ou por que deveríamos favorecer a divisão de Aquino em 

relação às demarcações rivais dos sentidos internos de Avicena, Averróis, Alberto, o Grande 

e outros28 - mas a maior detração é sua tentativa de sustentar distinções psicológicas formais 

apelando para diferenças fisiológicas maternas. A questão não é que a fisiologia seja 

irrelevante para a psicologia - nenhum hilemorfista aristotélico poderia afirmar isso; ao 

contrário, precisamos de um entendimento significativamente mais sofisticado de suas 

interconexões adequadas. Há uma série de perguntas importantes que devemos fazer aqui.  

Primeiro, em que estágio de nossas investigações em antropologia filosófica as 

ciências experimentais se tornam relevantes? Precisamos da psicologia experimental no início 

de nossa aplicação da heurística OOPN? Ou elas são relevantes apenas em estágios 

posteriores? Em segundo lugar, que tipo de relevância elas têm? A psicologia experimental é 

uma fonte primária para o estabelecimento de poderes e operações psicológicas ou ela só 

pode interrogar e revisar retrospectivamente o que podemos estabelecer com base em nossas 

experiências conscientes de nossas operações psicológicas? Um terceiro conjunto de 

perguntas vai além da psicologia experiencial e experimental e diz respeito a como nossas 

experiências psicológicas se relacionam com nossa constituição fisiológica e ontológica não 

experiencial. Que relação existe entre nossas experiências psicológicas e quaisquer posições 

experimentais ou metafísicas sobre os objetos psicológicos, operações, poderes e sistemas 

orgânicos subpsicológicos dos seres humanos? Além disso, as psicologias experienciais e 

metafísicas devem abrir caminho para as descobertas da psicologia experimental ou existem 

bases experienciais e metafísicas adequadas para equilibrar criticamente os resultados da 

psicologia experimental? 

Em suma, Aquino não detalhou para nós como navegar nessas junções teóricas 

significativas na antropologia filosófica, da psicologia experiencial à psicologia experimental 

e à psicologia mais metafísica que ocupou a maior parte de sua atenção teórica perspicaz. O 

 
26 ST I, q. 78, a. 4. 
27 M. R. Bennett e P . M. S. Hacker, Philosophical Foundations of Neuroscience, 2ª ed. (Oxford: Blackwell, 2021) 
(doravante PFN), pp. 25-7. 
28 Veja Deborah Black, “Imagination and Estimation: Arabic Paradigms and Western Trans-formations”, Topoi 
19 (2000): 59-75.  



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-42 

que é exigido de nossa investigação é uma transposição hermenêutica crítica da heurística 

integrada de Aquino de seu meio filosófico, científico e teológico para o nosso. Devemos 

aprender como empregar sua heurística para enfrentarmos os desafios atuais da antropologia 

filosófica, e devemos entender como distinguir e não confundir essa abordagem amplamente 

aristotélica com as abordagens rivais do que chamo de filosofia da mente, antropologia 

fenomenológica e antropologia conceitual. Aqui também podemos aprender com Aquino. 

Aquino desenvolveu a tradição aristotélica da antropologia filosófica que ele herdou 

em uma síntese filosófica mais profunda, que tentava sublimar tudo o que era verdadeiro em 

diversas escolas rivais em um relato unificado e não eclético da natureza humana - um relato 

que estava subordinado a um horizonte teológico superior. Aquino alcançou essa síntese 

valendo-se de visões diversas e, às vezes, rivais dentro da tradição aristotélica (por exemplo, 

Galeno, Alexandre de Afrodisias, Nemésio, Avicena, Averróis) e das escolas fora da tradição 

aristotélica, como o platonismo, o agostinismo, o neoplatonismo, o dionisianismo e assim 

por diante. Em suma, Aquino era como nós em dois aspectos cruciais. Pois nós também 

herdamos uma tradição filosófica, que endossamos como tendo autoridade epistêmica e 

justificação como uma tradição de investigação racional. É claro que essa compreensão da 

justificação epistêmica está em desacordo com as epistemologias modernas que rejeitam ou 

deixam de apreciar os desenvolvimentos biopsicossociais humanos e as práticas educacionais 

necessárias para sustentar uma tradição de investigação racional. Mas Aquino também é 

como nós, na medida em que enfrentou problemas semelhantes em relação a como se engajar 

em estruturas filosóficas rivais, o que exigiu a integração sem ecletismo de seus insights 

genuínos e contribuições para a investigação filosófica que precisavam ser integrados à 

tradição aristotélica. Para enfrentar esses desafios, Aquino precisou dizer mais do que 

Aristóteles e outros aristotélicos haviam dito em suas investigações e, em alguns casos, até 

mesmo revisar e corrigir as investigações, os argumentos ou as conclusões alcançadas pela 

tradição aristotélica. Assim foi para Aquino e assim é hoje para aqueles que herdaram a 

tradição tomista de investigação racional. Aquino recebeu uma tradição significativa de endoxa 

teórica que ele examinou criticamente, revisou, ampliou e procurou defender. Recebemos da 

tradição tomista-aristotélica de investigação sistemática uma endoxa significativamente mais 

complexa, que também devemos interrogar criticamente, revisar e tentar reivindicar para 

estar à altura da aspiração do Aeterni Patris de Leão XIII: vetera novis augere et perficere. 29  

Isso nos leva ao que distingue nossa investigação da de Aquino e a outro conjunto de 

 
29 Alasdair MacIntyre, Three Rival Versions of Moral Enquiry (Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 
1999); MacIntyre, “First Principles, Final Ends, and Contemporary Philo-sophical Issues”, em Tasks of 
Philosophy, cap. 8. 8. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-43 

perguntas sobre como fazer a transição do quoad nos do senso comum para as investigações 

teóricas referentes ao quoad se. 

 

I.D. Superando lacunas na antropologia de Aquino 

 

Vimos que Aquino, assim como Aristóteles, ensina que nossas investigações devem 

passar do que é quoad nos para o que é quoad se, mas ele diz muito pouco sobre como esse 

pivô é realizado. Isso é ainda mais problemático para nós por duas razões. A primeira é que 

agora enfrentamos setecentos anos de desenvolvimentos e proliferações de inovações 

teóricas existenciais, culturais, científicas e outras. A segunda é que a antropologia filosófica 

é uma investigação abrangente que busca integrar as experiências cotidianas vividas pelos 

seres humanos com uma compreensão teórica da natureza fundamental das pessoas 

humanas. Podemos sugerir brevemente aqui como os tomistas podem preencher essa lacuna, 

ilustrando como nossa heurística da antropologia filosófica tomista pode governar três 

dimensões interdependentes de nossas pesquisas. 

Primeiro, toda maravilha humana começa in media res. Todos nós somos pessoas 

comuns criadas em alguma forma de senso comum histórica e culturalmente localizada.30 

Essa educação em algum senso comum paroquial é anterior a qualquer educação nas práticas 

de investigação teórica. Não apenas o último deve vir mais tarde no desenvolvimento, mas 

apenas uma minoria de pessoas simples é iniciada em alguma prática de investigação teórica, 

muitas vezes institucionalizada.  

As práticas de investigação teórica se envolvem em formas sistemáticas de 

investigação que visam assimptoticamente ao quoad se e aspiram transcender os horizontes 

provinciais do senso comum e do quoad nos, mas nunca podem deixar de ser investigações 

teóricas situadas histórica e culturalmente. A “visão de lugar nenhum” dos positivistas é uma 

aspiração ilusória que corrompe os verdadeiros fins da investigação teórica e é sempre 

suscetível de incentivar a condescendência imerecida com o senso comum. As práticas de 

rastreamento da verdade da investigação teórica exigem um autoconhecimento sociológico 

crítico que busque apreciar seus limites reais e acessar com precisão sua incompletude e 

 
30 Clifford Geertz, “Commonsense As a Cultural System” (O senso comum como um sistema cultural) em 
Local Knowledge (Conhecimento local), ed., Clifford Geertz (Londres: Fontana Press, 2010), cap. Clifford Geertz 
(Londres: Fontana Press, 2010), cap. 4. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-44 

fraquezas argumentativas. Dito de outra forma, as práticas de investigação teórica com 

mentalidade crítica demonstram uma compreensão franca de sua falibilidade.31  

A relação entre teoria e senso comum pode ser capturada pela modificação de uma 

metáfora introduzida no livro Lost in the Cosmos (Perdido no Cosmos), de Walker Percy. Engajar-

se em pesquisas teóricas é semelhante a lançar-se no espaço e - se for bem-sucedido - 

estabelecer uma órbita estável e frutífera. Mas os teóricos muitas vezes se esquecem - 

especialmente na antropologia filosófica - que as verdades e a fecundidade de suas 

investigações não são totalmente independentes de seus contínuos enriquecimentos 

dialéticos e da potencial transformação das posturas e investigações das preocupações mais 

terrestres do senso comum. Além disso, os teóricos não podem viver suas vidas no espaço 

teórico e, com frequência, há problemas de reentrada desastrosos, nos quais a teorização 

filosófica, teológica e de outros tipos já saiu de férias de tal forma que não tem nenhuma 

relevância existencial para a vida das pessoas comuns, incluindo as pessoas comuns que às 

vezes se envolvem nessas mesmas práticas de teorização. A vida com bom senso 

responsabiliza e deve responsabilizar a teorização filosófica e teológica. Mas também é 

preciso dizer que nenhum dos imaginários sociais de senso comum que amadurecemos hoje 

em dia é totalmente inocente de enormes amplificações e transformações teóricas.32 Para 

mencionar apenas alguns exemplos, considere as investigações teóricas que afetam 

diretamente as práticas do direito, da economia e da inovação tecnológica, que tiveram 

influências incalculáveis sobre quase todas as pessoas comuns hoje em dia. 33 

 Em segundo lugar, Aristóteles nos ensina que a própria iniciação e as contribuições 

posteriores a qualquer prática de investigação teórica exigem que se chegue a um acordo com 

os endoxa relevantes. Esses endoxa têm origem na história dos debates das tradições rivais 

mais substantivas - não digo dominantes ou da moda - de investigação teórica. Essas são as 

tradições mais capazes de (a) identificar suas fontes do senso comum e seus insights para o 

senso comum, (b) defender de forma coerente e convincente suas próprias posições de 

objeções internas e externas e (c) não apenas apontar falhas fatais nas tradições rivais de 

investigação teórica, mas também explicar por que certos debates intratáveis ou crises 

epistemológicas surgem perpetuamente para elas. Nenhum teórico pode navegar com 

 
31 Alasdair MacIntyre, “Epistemological Crises, Dramatic Narrative, and the Philosophy of Science”, em Tasks 
of Philosophy, cap. 1; MacIntyre, “First Principles, Final Ends”. 1; MacIntyre, “First Principles, Final Ends”. 
32 Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007). 
33 Para os “efeitos de looping” de tais influências na ética, política, economia e psiquiatria, consulte MacIntyre, 
After Virtue, 3ª ed. (Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 2007); Charles Taylor, Sources of the Self 
(Cambridge, MA: Harvard University Press, 1989); Ian Hack-ing, The Social Construction of What? (Cambridge, 
MA: Harvard University Press, 1999); Jason Blakely, We Built Reality: How Social Science Infiltrated Culture, Politics, 
and Power (Oxford: Oxford University Press, 2020). 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-45 

sucesso por esses endoxa sem se envolver em debates hermenêuticos e históricos. No entanto, 

os endoxa de uma tradição teórica também serão originados das fontes contínuas de todas as 

investigações teóricas, ou seja, das práticas não teóricas e das visões de mundo existenciais 

do senso comum. Em vez de ocultar esses compromissos pré-teóricos de nossos imaginários 

sociais, devemos reconhecer o papel indispensável que eles desempenham nas investigações 

teóricas de todos nós.34 Assim, por exemplo, a maioria dos tomistas são tomistas em parte 

porque são católicos. Assim como a maioria dos filósofos fisicalistas da mente defendem o 

fechamento causal do físico, em parte, porque aderem inabalavelmente ao naturalismo 

agnóstico ou ateísta. Precisamos chegar à raiz dessas diferenças e perguntar abertamente qual 

é a influência justificável ou injustificável que cada compromisso de credo tem sobre as 

pesquisas antropológicas de alguém. 

Em terceiro lugar, dentro das investigações teóricas da antropologia filosófica 

tomista, há algumas linhas de investigação que são do quoad nos que enquadram e estabelecem 

linhas de investigação relativas ao que é quoad se. Aquino distinguiu apenas grosseiramente as 

ciências da alma ou das criaturas intelectuais daquelas dos médicos e a relevância de ambas 

para as investigações da filosofia moral e da teologia. Podemos fornecer uma divisão mais 

granular da mudança das indagações imersas no quoad nos que ascendem ao quoad se, 

distinguindo e integrando as formas de indagação psicológica de senso comum, experienciais, 

experimentais e metafísicas dentro do mandato da antropologia filosófica tomista.35 Essas formas 

devem ser entendidas como modos cumulativos e recursivos de investigação e não como um 

simples caminho unidirecional de crítica em que as disciplinas pertencentes ao quoad se são as 

únicas a dominar as entregas do quoad nos.  

Há uma complexa relação dialética entre essas formas de psicologia; todas elas estão 

inter-relacionadas e cada uma pode ser informada ou questionada pelas outras. Nesta seção, 

apresento um esboço programático de como preencher as lacunas identificadas na 

antropologia de Aquino. Na segunda parte deste estudo, tentarei dar mais corpo a esse 

esboço. 

 
34 Veja MacIntyre, Ethics and the Conflicts of Modernity (Cambridge: Cambridge University Press, 2016); Taylor, 
Sources of the Self; Taylor, A Secular Age; Robert Bellah, Religion in Human Evolution (Londres: Harvard University 
Press, 2011). 
35 Embora eu não tenha espaço para abordar essas questões inevitáveis, ao contrário da filosofia da mente, 
que erroneamente afirma que suas investigações podem ser neutras com relação a questões éticas e outras 
questões normativas, a antropologia filosófica tomista está inextricavelmente ligada a questões éticas, sociais e 
políticas. Ver Alasdair MacIntyre, “How Moral Agents Became Ghosts or Why the History of Ethics Diverged 
from That of the Philosophy of Mind”, Synthese 53 (1982): 295-312. 
 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-46 

A distinção entre a psicologia do senso comum e essas três formas de psicologia 

teórica está enraizada na heurística da cognição quoad nos to quoad se e an est to quid est de 

Aquino. Mas chamar a atenção para as diferenças entre elas traz à tona o quão pouco Aquino 

tinha a dizer sobre qualquer uma dessas frentes ou sobre suas interconexões. Aquino não 

nos informa sobre como passar do senso comum para a psicologia teórica. Ele está ciente 

das reflexões de Agostinho, mas não considera a possibilidade de uma investigação teórica sobre 

a experiência e a cognição das operações de alguém, como encontramos nas brilhantes 

investigações da fenomenologia e da análise gramatical wittgensteiniana. E não é preciso 

dizer que a psicologia experimental contemporânea superou totalmente as descobertas 

limitadas dos médicos medievais. Evidentemente, as principais contribuições de Aquino para 

a antropologia filosófica não foram feitas em nenhuma dessas áreas, mas são encontradas em 

sua rica e perspicaz psicologia metafísica. 

Considere primeiramente a lacuna na antropologia de Aquino com relação a como 

fazer a transição de nossa compreensão de senso comum das pessoas humanas para uma 

psicologia experiencial teórica regimentada dos seres humanos como animais racionais 

dependentes em desenvolvimento. Uma das principais tarefas da psicologia experiencial é 

fazer isso abordando as maneiras pelas quais as pesquisas teóricas sobre pessoas humanas 

são derivadas de entendimentos não teóricos de seres humanos enraizados nas práticas e 

visões de mundo existenciais do senso comum, que não podem ser consideradas 

normativamente neutras. Mas também cabe à psicologia experiencial mapear as maneiras 

pelas quais o senso comum - composto por visões de mundo que regem as práticas - é 

influenciado por diversas teorias da teologia, filosofia, moralidade, estética, política, 

economia, cosmologia, física, química, biologia evolutiva, genética e assim por diante. A 

psicologia experiencial teórica regimentada buscada aqui, portanto, exige a investigação da 

psicologia do senso comum por meio de uma análise realista fenomenológica e conceitual-

linguística do que é mais conhecido por nós, ou seja, de nossas atividades e habilidades como 

animais racionais conscientes. Essa psicologia teórica preliminar fornece o ponto de partida 

para suas próprias expansões e possíveis revisões por psicologias experimentais e metafísicas. 

Observamos que outra grande lacuna na antropologia de Aquino diz respeito à 

ausência de qualquer teoria da consciência enraizada em nossas experiências cotidianas. Isso 

é confrontado aqui, na psicologia experiencial, em que nossa compreensão do que 

vivenciamos como simples pessoas de senso comum pode ser enriquecida e receber alguma 

regulamentação teórica por meio de reflexões fenomenológicas e linguísticas. As questões 

cotidianas da psicologia do senso comum surgem, por exemplo, nos tribunais, mas também entre 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-47 

os torcedores e comentaristas de futebol que debatem regularmente se o gol de mão de um 

jogador foi voluntário ou não voluntário. Na psicologia experiencial, os fenômenos de ação 

voluntária, paixões, memória, consciência, percepção e assim por diante são mapeados por 

meio de relatos extraordinariamente matizados e sofisticados de, por exemplo, ações 

voluntárias, involuntárias e não voluntárias, bem como intencionais, não intencionais e não 

intencionais, por fenomenólogos como Robert Sokolowski ou wittgensteinianos como 

Elizabeth Anscombe e Peter Hacker, o que amplia significativamente nossa compreensão 

desses fenômenos psicológicos cotidianos. 

Outra lacuna diz respeito à relação do senso comum e da psicologia experimental com a 

psicologia experimental. As duas primeiras podem ser desafiadas, revisadas ou ampliadas por 

meio das formas sistemáticas de observação e experimentação que compreendem ciências 

como sociologia, etologia, etnologia, psicologia, neurociência cognitiva e genética, que 

substituíram o papel que Aquino atribuiu aos “médicos”. A tarefa da antropologia filosófica 

tomista é envolver-se em dois tipos de investigações críticas com relação aos resultados da 

psicologia experimental. Primeiro, empregar nossa psicologia experiencial regimentada para 

sondar as estruturas conceituais rivais e problemáticas operacionalizadas nas ciências 

especiais relevantes para a vida humana, especialmente as várias subdisciplinas da psicologia 

e da neurociência, para criticá-las, corrigi-las e reinterpretá-las à luz da estrutura conceitual 

da antropologia filosófica tomista. Em segundo lugar, avaliar até que ponto a psicologia 

experimental revela, com mais precisão do que a psicologia experiencial, o alcance, os limites 

e os desenvolvimentos ontogênicos das capacidades cognitivas e apetitivas humanas e de 

outros animais para várias atividades e os sistemas neurobioquímicos subpsicológicos que 

constituem e possibilitam materialmente as capacidades psicossomáticas que temos como 

animais. À luz de tais descobertas, a psicologia experimental frequentemente revela a 

necessidade de fazermos revisões significativas na psicologia experiencial. 

Embora cada uma das três formas de psicologia do senso comum, experiencial e 

experimental revele facetas da realidade com significado ontológico substantivo, nenhuma 

delas se envolve diretamente com questões metafísicas relativas ao que é quoad se, 

fundamental, o que fundamenta o quê e assim por diante. É tarefa da psicologia metafísica 

elaborar os fundamentos ontológicos mais profundos das ontologias superficiais dessas 

outras formas de psicologia, estabelecendo a estrutura fundamental e a base de nossas 

operações em seus respectivos poderes psicossomáticos e noéticos, a diferenciação ou 

individuação precisa desses poderes e, em última análise, como esses poderes estão 

fundamentados em nossa natureza como pessoas humanas e, assim, determinar o que 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-48 

constitui a essência das pessoas humanas. Por exemplo, as psicologias de senso comum, 

experiencial e experimental podem introduzir justificadamente uma pluralidade de 

capacidades e operações psicológicas, mas essa miríade de capacidades e atos pode ser 

insuficientemente esparsa e ontologicamente indefensável como poderes e operações 

fundamentais. Cabe à metafísica elaborar uma ontologia rigorosa e parcimoniosa de poderes, 

em que um poder pode muito bem abranger o trabalho realizado por inúmeras capacidades. 

Aquino faz exatamente esse tipo de trabalho de simplificação ontológica em sua própria 

navegação metafísica através da endoxa das capacidades noéticas em ST I.79.1-13. Ele mostra 

como uma variedade de capacidades noéticas propostas pode ser reduzida a dois poderes 

intelectuais: o agente e os intelectos possíveis. Isso ocorre porque a memória, a razão, o 

insight, o entendimento prático e teórico, a sindérese, a consciência e outros são todos habitus 

distintos ou orientações operacionais de um único e mesmo poder: a saber, o intelecto 

possível. 

O escopo dessa ambiciosa heurística da antropologia filosófica tomista exige 

claramente a colaboração entre especialistas nas respectivas áreas de teologia, filosofia, 

ciências experimentais e outras disciplinas. É assim que deve ser, pois a investigação 

colaborativa é essencial para a educação, a participação, a defesa e o cultivo de uma tradição 

de investigação racional. Dessa forma, na segunda parte deste estudo, também recorrerei a 

muitos autores para ilustrar fragmentos desse projeto que já estão em grande parte 

concluídos ou em andamento. Espero que esta segunda parte ajude outras pessoas a se 

orientarem para debates em andamento relacionados a suas próprias pesquisas passadas ou 

futuras. Meu objetivo será coordenar, por meio de uma transposição hermenêutica crítica, as 

maneiras pelas quais os insights e as descobertas de diversas disciplinas, ou até mesmo de 

estruturas filosóficas rivais, podem ser sublinhados na tradição tomista de investigação 

racional e empregados para reparar essas lacunas na antropologia filosófica tomista. 

 

II. Enriquecimento da antropologia filosófica tomista 

 

O esquema a seguir define a agenda para o restante deste estudo, delineando as 

maneiras pelas quais pretendo mostrar que podemos enriquecer a heurística da antropologia 

filosófica tomista. 

1. Psicologia Experiencial 

• Senso comum e etnopsicologia  

• Antropologia fenomenológica  



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-49 

• Antropologia conceitual  

• Psicologia teórica regrada da pessoa humana 

2. Psicologia experimental 

• A interrogação da psicologia experimental sobre os conceitos 

operacionalizados na psicologia experimental  

• Os desafios da psicologia experimental aos objetos, operações e 

poderes da psicologia experiencial  

• Abordagem de desenvolvimento para operações e poderes 

psicológicos Coordenação hilemórfica de operações e poderes psicossomáticos com 

sistemas orgânicos subpsicológicos  

• Psicologia animal comparativa 

3. Psicologia metafísica 

• Animalismo hilemórfico e a coordenação de poderes e operações 

psicológicas com os sistemas orgânicos que os constituem materialmente  

• Ontologia regimentada de operações, poderes e natureza humana  

• Hilemorfismo e a imaterialidade das operações e poderes intelectuais 

e sua interação com as operações e poderes psicossomáticos

 

3. Psicologia metafísica 

II.A. Psicologia Experiencial 

II.A.1. Psicologia Experiencial: Senso comum e etnopsicologia 

 

Começamos necessariamente com o senso comum, pois ele forma o pano de fundo 

a partir do qual desenvolvemos nossas pesquisas teóricas. O discurso psicológico do senso 

comum emprega uma série de conceitos fragmentados para expressar, descrever e explicar 

nossas experiências conscientes de ver, ouvir, tocar, desejar, temer, desfrutar, imaginar, 

lembrar, compreender, refletir criticamente, desejar ou ter a intenção de fazer algo, deliberar 

sobre os meios para atingir os fins, chegar a uma decisão e fazer intencionalmente o que 

decidimos fazer. Essas experiências conscientes constituem o quoad nos. 

O senso comum é complexo: ele compreende a visão de mundo e os imaginários 

sociais que regem as práticas de uma pessoa, e tanto as visões de mundo quanto as práticas 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-50 

podem inspirar e ser influenciadas por teorias.36 O senso comum pode ser tematizado e 

autorreflexivo; pode ser descritivo e explicativo e, muitas vezes, assume a forma de uma 

narrativa da vida de uma pessoa, da família ou da raça humana, mas muito do que compõe o 

senso comum não é dito. Isso ocorre porque o senso comum diz respeito às questões 

pragmáticas da vida cotidiana, da sobrevivência e do florescimento em um mundo social 

compartilhado que foi moldado por uma infinidade de fatores históricos. Nossas visões de 

mundo diversas, muitas vezes conflitantes e nem sempre coerentes internamente, são 

compostas por uma série de compromissos teológicos, ontológicos, filosóficos e científicos, 

todos influenciados pelas pesquisas teóricas de outros. Mas nenhum ser humano possui o 

tempo, as competências polimáticas e o conhecimento teórico abrangente necessários para 

ter uma teoria de tudo aquilo com que sua visão de mundo e suas práticas o comprometem. 

O tomismo é apenas um aspecto de uma visão de mundo cristã mais ampla; o positivismo 

científico pode ser um aspecto da visão de mundo do naturalismo ateísta de alguém. Tanto 

o tomismo quanto o positivismo podem ser articulados teoricamente, mas são, antes de tudo, 

inspirados e sustentados por pessoas simples de bom senso que estão comprometidas com 

eles como aspectos de sua visão de mundo cristã ou ateísta. Ninguém vive apenas de teorias; 

vivemos vidas comprometidas com visões de mundo e com as práticas que elas governam e 

inspiram, inclusive as práticas de teorização teológica, filosófica e científica. Portanto, é 

fundamental distinguirmos os compromissos filosóficos e científicos que mantemos com 

base em nossa visão de mundo daqueles que podemos endossar como teóricos filosóficos 

ou científicos competentes. Meus compromissos com o realismo, o hilemorfismo, a natureza 

humana, a lei natural, a cosmologia do big bang e a síntese evolutiva estendida são todos 

baseados em minhas próprias competências teóricas ou em minha visão de mundo existencial 

não teórica? 

Nossa psicologia do senso comum é moldada por diversas influências teóricas e não 

teóricas em nossa visão de mundo e em nossas práticas, que devem ser pesquisadas, 

examinadas criticamente e tematizadas para que possamos articular uma psicologia 

experiencial regimentada. Dessa forma, para sairmos do senso comum e entrarmos nas 

investigações teóricas de uma psicologia experiencial, são necessários três tipos de 

investigações interconectadas. Em primeiro lugar, uma compreensão fenomenologicamente 

enriquecida de nossas experiências conscientes incorporadas e enativas como animais 

 
36 Meu relato do senso comum deve muito ao trabalho de MacIntyre sobre práticas, ao tratamento de Charles 
Taylor sobre imaginários sociais e à apresentação magistral de Bernard Lonergan sobre senso comum, 
horizontes e fundamentos em Insight: A Study of Human Understanding (Toronto: University of Toronto Press, 
2005), caps. 6-7; e Method in Theology (Toronto: University of Toronto Press, 2017). 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-51 

racionais dependentes e em desenvolvimento. Em segundo lugar, uma etnopsicologia que 

investigue as diversas variedades históricas e culturais da psicologia do senso comum,37 que 

pode ampliar criticamente nossas investigações fenomenológicas, mas que também requer 

alguma explicação genealógica sobre porque uma antropologia filosófica tomista é 

suficientemente ampla para incorporar manifestações e relatos culturalmente diversos das 

experiências psicológicas humanas. Em terceiro lugar, a interrogação conceitual e linguística 

da nomenclatura psicológica enculturada do senso comum, da etnopsicologia, da psicologia 

tomista clássica e da nossa psicologia experiencial de base fenomenológica. Antes de discutir 

as investigações fenomenológicas e conceituais, farei uma breve observação sobre a 

importância da etnopsicologia para a antropologia filosófica. 

A maioria de nós está familiarizada apenas com a terminologia psicológica de nossa 

língua materna, e menos ainda com taxonomias psicológicas não ocidentais. Na verdade, essa 

questão é especialmente premente para a pesquisa experimental em sociologia, psicologia e 

neurociência cognitiva e comportamental, que generaliza entre os seres humanos, apesar do 

fato de que seu conjunto de dados é quase exclusivamente extraído de sujeitos de sociedades 

ocidentais, educadas, industrializadas, ricas e democráticas (WEIRD).38  Como filósofos, 

também devemos refletir criticamente sobre nossas categorias de consciente, inconsciente, 

crença, desejo, motivação, amor, ódio, aprendizado, memória, comportamento e assim por 

diante. São esses termos de tipo natural que esculpem a realidade nas articulações ou são 

 
37 Cf. Robert Turner, “The Need for Systematic Ethnopsychology: The Ontological Status of Mentalistic 
Terminology”, Anthropological Theory 12, no. 1 (2012): 29-42; Daniel Robinson, An Intellectual History of Psychology, 
3ª ed. (Madison: University of Wisconsin Press, 1995); R. B. Onians, Origins of European Thought: About the Body, 
the Mind, the Soul, the World, Time, and Fate (Cambridge: Cambridge University Press, 1951); Robert Bellah, Religion 
in Human Evolution; Charles Taylor, Sources of the Self; Mary Douglas, Natural Symbols (Nova York: Routledge, 
2003); Joseph Henrich, The Weirdest People in the World (Nova York: Farrar, Straus and Giroux, 2020). 
38 Joseph Henrich, Steven J. Heine e Ara Norenzayan, “The Weirdest People in the World?” (As pessoas mais 
estranhas do mundo?) Behavioral and Brain Sciences 33, no. 2-3 (2010): 61-83. “Quem são as pessoas estudadas 
nas pesquisas em ciências comportamentais? Uma análise recente dos principais periódicos em seis 
subdisciplinas da psicologia, de 2003 a 2007, revelou que 68% dos sujeitos eram dos Estados Unidos, e 96% 
dos sujeitos eram de países industrializados ocidentais, especificamente da América do Norte e da Europa, bem 
como da Austrália e de Israel. A composição dessas amostras parece refletir amplamente o país de residência 
dos autores, pois 73% dos primeiros autores estavam em universidades americanas e 99% estavam em 
universidades de países ocidentais. Isso significa que 96% das amostras psicológicas vêm de países com apenas 
12% da população mundial. . . . No Journal of Personality and Social Psychology, o principal periódico de psicologia 
social - a subdisciplina da psicologia que deveria (indiscutivelmente) estar mais atenta a perguntas sobre os 
antecedentes dos sujeitos - 67% das amostras americanas (e 80% das amostras de outros países) eram 
compostas apenas por alunos de graduação em cursos de psicologia. . . . Em outras palavras, um americano 
não graduado selecionado aleatoriamente tem mais de 4.000 vezes mais probabilidade de ser um participante 
da pesquisa do que uma pessoa selecionada aleatoriamente de fora do Ocidente” (ibid., 63, citação interna 
removida). Em sua conclusão, eles observam que “nossos esforços para compilar um caso experimental 
revelaram uma situação ainda mais alarmante do que a reconhecida anteriormente. A amostra de estudantes 
universitários ocidentais contemporâneos que sobrecarrega nosso banco de dados não é apenas uma amostra 
extraordinariamente restrita da humanidade; ela é frequentemente uma exceção distinta em relação a outras 
amostras globais. Ela pode representar a pior população na qual podemos basear nossa compreensão do Homo 
sapiens” (82). 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-52 

simplesmente artefatos linguísticos de programas de pesquisa da língua inglesa em filosofia, 

psicologia e neurociência cognitiva? 

A psicologia do senso comum não pode ser identificada com nenhuma psicologia 

descritiva unificada ou direta das experiências humanas conscientes; em vez disso, é uma 

mistura de verbos e nominais psicológicos descritivos e explicativos com interpretações 

fragmentadas da experiência consciente que, por exemplo, em muitas sociedades WEIRD, 

são extraídas acriticamente de uma mistura de arte e tecnologia e de interpretações 

popularizadas da teologia, da filosofia e das ciências. Consequentemente, a psicologia do 

senso comum não é uma teoria psicológica popular nem uma expressão pura de experiências 

conscientes brutas.39 Em vez disso, é uma colagem de partições conceituais e linguísticas 

pragmáticas e convencionais da experiência humana. Como tal, requer um exame crítico e 

uma comparação com a história das teorias psicológicas - muitas das quais são informadas 

por categorias religiosas, teológicas e filosóficas - a fim de fornecer uma genealogia filosófica 

convincente de abordagens rivais da natureza humana e como elas vieram a influenciar as 

complexidades das diversas psicologias do senso comum. Genealogias filosóficas desse tipo 

já foram escritas (por exemplo, Gilson, Lonergan, MacIntyre, Taylor, Daniel Robinson, 

Hacker e muitos outros), mas sempre haverá a necessidade de revisar e expandir o trabalho 

erudito de outros. Devemos também comparar e verificar racionalmente por nós mesmos 

esses entendimentos diversos e às vezes rivais da psicologia teórica e do senso comum - 

incluindo a tradição da psicologia tomista com a qual estamos comprometidos como um 

aspecto de nossa visão de mundo - recorrendo aos recursos oferecidos pela antropologia 

fenomenológica e pela antropologia conceitual. 

 

II.A.2. Psicologia experiencial: Antropologia Fenomenológica 

 

A antropologia fenomenológica é identificada com filósofos tão diversos como Husserl, 

Ingarden, Stein, Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty, Wojtyła, Sokolowski, bem como 

hermenêuticos, como Gadamer e Ricoeur. 40  As articulações descritivas perspicazes das 

 
39  Cf. Daniel Hutto, Folk Psychological Narratives (Cambridge, MA: MIT Press, 2008); Matthew Ratcliffe, 
Rethinking Commonsense Psychology (Nova York: Palgrave Macmillan, 2007); Clifford Geertz, “Commonsense as a 
Cultural System”. 
40 Cf. Edmund Husserl, Logical Investigations, ed., Dermot Moran (Nova York: Routledge, 2001), especialmente 
III e VI; Husserl, On the Phenomenology of Internal Time, trans. Dermot Moran (Nova York: Routledge, 
2001), especialmente III e VI; Husserl, On the Phenomenology of the Consciousness of Internal Time, trans. John B. 
Brough (Dordrecht: Springer, 1991); Heidegger, Being and Time, trans. Joan Stambaugh, (Nova York: State 
University of New York Press, 1996); Maurice Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception, trans. Donald Landes 
(Nova York: Routledge, 2012); Paul Ricoeur, Philosophical Anthropology (Hoboken, NJ: John Wiley and Sons, 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-53 

investigações fenomenológicas realistas revelam a natureza de nossas experiências 

conscientes, especialmente como operações psicológicas incorporadas. A fenomenologia 

detalha, por exemplo, as maneiras como a percepção visual, auditiva e tátil consciente é 

perspectival, perpetuamente em movimento, exploratoriamente envolvida com outras coisas 

corporais, animais e pessoas, e também como as percepções conscientes informam e são 

governadas por nossas experiências afetivas incorporadas e pela expressividade emocional 

enfatizada. Assim, as investigações fenomenológicas iluminam a base experiencial 

indispensável para qualquer investigação metafísica sobre as estruturas ontológicas 

invariantes que constituem essas operações e os poderes que as fundamentam. Há duas 

maneiras notáveis pelas quais a fenomenologia contribui para a antropologia filosófica tomista ou 

TPA. 

Em primeiro lugar, conforme mencionado anteriormente, ela pode preencher uma 

lacuna importante na TPA no que diz respeito à exigência de fornecer uma articulação teórica 

de nossas experiências conscientes e um conhecimento estético de nossos objetos e operações 

psicológicas. 

Em segundo lugar, ela também fornece recursos para desafiar, revisar ou elaborar a 

base experiencial da própria psicologia metafísica de Aquino. Ela nos ajuda a levantar e 

responder questões como: a apresentação da percepção sensorial feita por Aquino é 

adequada à fenomenologia da exploração perceptual incorporada e enativa? Sua divisão de 

paixões concupiscíveis e irascíveis é adequada às minhas experiências de prazer e dor 

somáticos, emoções, humores e assim por diante? O relato de Aquino sobre a phantasia e a 

abstração do intelecto do agente rastreia algo em minha própria experiência de investigação 

intelectual, insight, conceituação ou reflexão racional? O que sua psicologia metafísica de 

poderes e operações negligencia devido às omissões de uma fenomenologia 

insuficientemente detalhada? 

Considere o paladar complexo de nossos afetos somáticos experimentados, ou seja, 

prazeres e dores corporais, que as investigações fenomenológicas detalharam. 

Concentrando-se no disedônico, esses afetos incluem dores localizadas e gerais, dores agudas 

e surdas, coceiras, picadas, latejamento, exaustão, languidez e muitos outros. Algumas dessas 

dores são sentidas em áreas superficiais específicas, como queimaduras, cortes, erupções 

 
2016); Robert Sokolowski, Phenomenology of the Human Person (Cambridge: Cambridge University Press, 2008); 
Alasdair MacIntyre, Edith Stein (Nova York/Boulder: Rowman and Littlefield, 2006); Herbert Spiegelberg, The 
Phenomenological Movement, ed. E. Spiegelberg (The Phenomenological Movement, ed.: The Phenomenological Movement, 
2006); e Alasdair MacIntyre, Edith Stein (Nova York/Boulder: Rowman and Littlefield, 2006). E. Spiegelberg 
(Haia: Springer Netherlands, 2012); Dan Zahavi, Husserl's Legacy (Oxford: Oxford University Press, 2017). 
 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-54 

cutâneas ou hematomas, e outras são sentidas internamente, como uma enxaqueca atrás do 

olho, uma dor de ouvido aguda, garganta irritada ou qualquer variedade de sensações de 

queimação, formigamento, distensão ou desconforto no estômago, intestinos e assim por 

diante.41 

  Aquino articulou uma teoria notavelmente complexa das paixões psíquicas (passiones 

animales) que ele integrou em sua descrição da razão prática, da vontade, da ação e de sua 

influência na formação de virtudes e vícios. Mas as justificativas experimentais para essas 

distinções são menos claras do que poderiam ser, especialmente no âmbito das paixões ou 

emoções experimentadas e transformadas por percepções racionais. Essas são áreas em que 

as elucidações fenomenológicas têm mais probabilidade de aumentar do que de fornecer bases 

para uma revisão radical, especialmente com relação à sofisticada teoria de Aquino sobre o 

raciocínio prático, a vontade e as fases da ação humana.42 

No caso do relato de Aquino sobre as afecções somáticas (passiones corporales), 

encontramos uma posição que é subdesenvolvida e que enfrenta sérias objeções. 43 Isso 

porque Aquino, sem justificativa argumentativa, trata as afecções somáticas como se fossem 

compostas de uma mudança corporal, apreendida por uma forma ersatz de tactilidade, que 

resulta em uma paixão concupiscível peculiar. Essa dúbia assimilação dos afetos somáticos à 

sua taxonomia existente de tactilidade e paixões concupiscíveis é experimentalmente 

indefensável e ontologicamente implausível, pois força a tactilidade a apreender um objeto - 

uma paixão da carne corporal - que não é per se sensível de qualquer tipo, e que, então, 

supostamente informa o apetite concupiscível sem quaisquer intenções avaliativas do poder 

cogitativo. 44  As investigações detalhadas da fenomenologia e seus debates com os 

wittgensteinianos sobre a natureza dos afetos somáticos podem retificar essas deficiências na 

antropologia de Aquino. Da mesma forma, a fenomenologia combinada com a psicologia do 

desenvolvimento e a psicanálise pode aumentar outros aspectos da psicologia afetiva e 

conativa subdesenvolvida de Aquino, que omite a distinção entre paixões e impulsos 

motivacionais, formas seguras e inseguras de apego, agitações e humores.45 

 
41 Drew Leder, The Absent Body (Chicago: University of Chicago Press, 1990). 
42 Cf. ST I-II q. 6-48; Stephen Brock, Action and Conduct: Thomas Aquinas and the Theory of Action (Washington, 
DC: Catholic University of America Press, 2021); Craig Steven Titus, Resilience and the Virtue of Fortitude: Aquinas 
in Dialogue with the Psychosocial Sciences (Washington, DC: Catholic University of America Press, 2006). 
43 Cf. DV, q. 26, a. 2-3; ST III, q. 15, a. 4-6. Daniel De Haan, “Delectatio, gaudium, fruitio: Three Kinds of Pleasure 
for Three Kinds of Knowledge in Thomas Aquinas”, Quaestio 15 (2015): 543-52. 
44 Veja Daniel De Haan, “Perception and the Vis Cogitativa: A Thomistic Analysis of As-pectual, Actional, and 
Affectional Percepts”, American Catholic Philosophical Quarterly 88, no. 3 (2014): 397-437.  
45  John Bowlby, Secure Base (Londres/Nova York: Routledge, 2005). Para trabalhos filosóficos sobre 
psiquiatria, consulte Jonathan Lear, Wisdom Won from Illness (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2017); 
Matthew Ratcliffe, Feelings of Being: Phenomenology, Psychiatry and the Sense of Reality (Oxford: Oxford University 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-55 

 Há muitas outras maneiras pelas quais a fenomenologia pode ajudar a antropologia 

filosófica tomista a desenvolver uma articulação mais sofisticada de como percebemos 

conscientemente as coisas, brincamos com imagens, lembramos e narramos, mas esses 

exemplos relativos ao afeto e à conação devem fornecer uma ilustração suficientemente 

sugestiva. Até agora, esbocei superficialmente as maneiras pelas quais podemos expandir 

nossa própria psicologia nativa do senso comum por meio da etnopsicologia e das 

genealogias filosóficas do senso comum e da psicologia teórica, que devem ser submetidas à 

reflexão, crítica e verificação fenomenológicas. Os resultados provavelmente difíceis de 

manejar desse tipo de investigação ambiciosa podem ser colocados em ordem ao serem 

interrogados por investigações gramaticais no estilo wittgensteiniano, como as encontradas 

nos estudos conceituais magistrais em antropologia filosófica e neurociência de Peter Hacker 

e outros.46 

 

II.A.3. Psicologia Experiencial: Antropologia conceitual 

 

A antropologia conceitual denota uma abordagem amplamente compartilhada por um 

grupo de filósofos, incluindo Gilbert Ryle, Ludwig Wittgenstein, J. L. Austin, Elizabeth 

Anscombe, Norman Malcolm, Bede Rundle, Anthony Kenny e P. M. S. Hacker.47 M. S. 

Hacker.47 

Eles se envolveram em formas semelhantes de cartografia conceitual e análise 

linguística que muitos associam ao trabalho de Wittgenstein nas Investigações Filosóficas. Essa 

cartografia conceitual ou terapia concentra-se nas formas como a linguagem comum codifica 

 
Press, 2008); Matthew Ratcliffe, Experiences of Depression (Oxford: Oxford University Press, 2015); Julian 
Hughes, Thinking Through Dementia (Oxford: Oxford University Press, 2011); Paul C. Vitz, William J. Nordling 
e Craig Steven Titus, eds., A Catholic Christian Meta-Model of the Person: Integration with Psychology and Mental Health 
Practice (Sterling: Divine Mercy University Press, 2020). 
46 Cf. P.M.S. Hacker, Wittgenstein: Mind and Will,Part I: Essays (Oxford: Blackwell, 2000) (doravante MW); 
Hacker, Human Nature: The Categorial Framework (Oxford: Blackwell, 2007); Hacker, The Intellectual Powers: A Study 
of Human Nature (Oxford: Wiley-Blackwell, 2013); Hacker, The Passions: A Study of Human Nature (Oxford: Wiley-
Blackwell, 2017); Hacker, The Moral Powers: Um Estudo da Natureza Humana (Oxford: Wiley-Blackwell, 2021). 
Consulte também M. R. Bennett e P . M. S. Hacker, History of Cognitive Neuroscience (Oxford: Wiley-Blackwell, 
2008) (henceforth HCNS); Bennett and Hacker, PFN; P .M.S. Hacker, M. R. Bennett, Daniel Dennett, and 
John Searle, Neuroscience and Philosophy,ed. Daniel Robinson (Nova York: Columbia University Press, 2007). 
47  Gilbert Ryle, The Concept of Mind (Londres: Penguin Books, 2000); Ludwig Wittgenstein, Philosophical 
Investigations, ed. e trans. P .M.S. Hacker and Joachim Schulte (New York: John Wiley & Sons, 2010); J. L. 
Austin, How to Do Things with Words (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1975); Norman Malcom, 
Memory and Mind (Ithaca, NY: NCROL, 1977); Anthony Kenny, Action, Emotion and Will (New York: Routledge, 
2003); G.E.M. Anscombe, Intention (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2000); Peter Geach, Mental 
Acts (Nova York: Routledge and Kegan Paul, 1957); Hacker, Wittgenstein's Place in Twentieth-Century Analytic 
Philosophy (Nova York: Wiley, 1996). 
 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-56 

os limites entre o sentido e o absurdo, especialmente no que diz respeito ao discurso 

psicológico. As críticas pacientes, incisivas e, às vezes, escrupulosas da antropologia 

conceitual são necessárias para peneirar a sujeira acumulada em nossas investigações 

fenomenológicas informadas pela etnopsicologia e pela genealogia filosófica para chegar a 

representações mais precisas dos fenômenos psicológicos reais. A fenomenologia e a 

psicologia introspectiva, assim como a filosofia da mente, estão sujeitas a se desviar para 

especulações metafísicas desvinculadas sobre experiências conscientes (por exemplo, várias 

formas de homúnculos e toda a algazarra sobre qualia) e precisam ser trazidas de volta ao porto 

com segurança. As investigações gramaticais da antropologia conceitual podem nos ajudar a 

navegar “por essas águas repletas de cardumes sem ficar encalhado nas rochas ou preso nos 

redemoinhos dos conceitos da psicologia”. 48  Vamos nos concentrar em duas grandes 

contribuições que essas investigações trazem para a nossa heurística TPA. Primeiro, a extensa 

investigação das violações da falácia mereológica na filosofia da mente, na psicologia e na 

neurociência cognitiva. Segundo, os parâmetros para investigações gramaticais de conceitos 

psicológicos. 

Em primeiro lugar, nem a psicologia do senso comum nem qualquer psicologia 

teórica ou experimental precisa endossar a visão criptocartesiana da “psicologia popular” de 

que o sujeito de todos os predicados psicológicos é uma posição teórica escondida atrás da 

parede corpórea do comportamento, como uma mente interna inobservável, um eu, uma 

alma, um cérebro, um módulo neural ou um conectoma neural que causa os efeitos de todo 

o comportamento externo do corpo. 49Anthony Kenny chamou essa confusão de falácia do 

homúnculo, um erro que foi sistematicamente explorado por Peter Hacker e Max Ben-Nett 

sob o título de falácia mereológica em seus Philosophical Foundations of Neuroscience and the History 

of Cognitive Neuroscience.50 

A falácia mereológica ou “princípio de Aristóteles” - uma versão do princípio da 

sinédoque mencionado anteriormente - chama a atenção para as confusões conceituais que 

surgem sempre que erroneamente atribuímos atributos psicológicos às partes de um 

organismo (mente, poder, cérebro ou rede neural) que pertencem ao organismo como um 

todo. 

 
48 Hacker, MW, 155. 
49 Veja Paul Churchland e John Haldane, “Folk Psychology and the Explanation of Human Behaviour”, 
Aristotelian Society Supplementary Volume 62, no. 1 (1988): 209-54. 
50 Cf. Anthony Kenny, “The Homunculus Fallacy”, The Legacy of Wittgenstein (Oxford: Blackwell, 1984), pp. 125-
136; Kenny, “Cognitive Scientism”, em Wittgenstein and Analytic Philosophy: Essays for P.M.S. Hacker, ed. Hans-
Johann Glock e John Hyman (Oxford: Oxford University Press, 2009); Hacker, PFN, cap. 3.  



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-57 

O que deve ficar claro é que os aristotélicos e os wittgensteinianos têm vários alvos 

comuns de crítica. De fato, o próprio relato de Hacker sobre o aristotelismo wittgensteiniano 

vê as concepções de seres humanos de Aristóteles, Aquino e Wittgenstein como sendo da 

mesma linhagem conceitual.51 É por essa razão que Peter Hacker é um parceiro de conversa 

especialmente apropriado para os tomistas. Voltemos então aos parâmetros de Wittgenstein 

para investigações gramaticais de conceitos psicológicos. 

Para a antropologia wittgensteiniana, o objetivo da investigação gramatical 

psicológica é examinar o uso de significados psicológicos e elucidar as normas de 

representação ou a estrutura categórica que rege o uso de nossos conceitos psicológicos. 

Hacker fornece uma lista sugestiva e não exaustiva de 21 parâmetros “relevantes para a 

descrição de conceitos psicológicos. . . . Eles poderiam sem dúvida ser complementados por 

um exame mais aprofundado dos métodos de análise de Wittgenstein.”52 Em sua tetralogia 

de antropologia filosófica e em seus estudos sobre os fundamentos filosóficos da 

neurociência, ele emprega esses parâmetros para mapear os significados de conceitos 

psicológicos como sensação, percepção, memória, reconhecimento, conhecimento, crença, 

pensamento, imaginação, cogitação, volição, atenção, consciência, com volumes inteiros 

sobre paixões, virtudes e vícios.53 Os parâmetros de Hacker são os seguintes: 

1. Assimetria de primeira/terceira pessoa no presente do indicativo: “I see φ” não é um 

indicativo; “She sees φ” baseia-se nos critérios comportamentais do que alguém diz e faz 

2. Assimetria epistêmica - “Eu acredito que ela está com dor”, mas não “Eu acredito que 

estou com dor”, o que não faz sentido 

3. Categorias formais para φorφ-ing-act, activity, operation, event, state, process, 

disposition, power, ability, etc. 

4. Temporalidade - duração genuína para φ-ing 

5. Temporalidade - momento de φorφ-ing 

6. Posse essencial de uma história - ver vermelho ou sentir dor não tem um contexto 

antecedente essencial; mas esperar, antecipar, ter esperança, deve estar embutido em uma 

situação 

7. Localização do que é tido ou sentido 

8. Órgãos de localização para φ-ing 

9. Qualidades fenomênicas 

 
51 Veja Hacker, Human Nature, 27. 
52 Hacker, MW, 154; veja 143-55.  
53 Para referências, consulte n. 27 e 46. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-58 

10. Graus - (dor, emoção, desejo), não enxergar ou ouvir bem 

11. Comportamento expressivo característico 

12. Expressão verbal característica 

13. Intencionalidade - alguns fenômenos psicológicos têm objetos intencionais, por 

exemplo, percepções e emoções; outros não têm objetos intencionais, por exemplo, 

humores. 

14. Sujeição à vontade 

15. Razões de apoio - as razões fornecem bases justificadoras; podemos ter razões para 

querer ou acreditar em algo, mas não para uma dor de cabeça 

16. Causas explicativas - causa da emoção distinta da razão para uma emoção; porquês 

que não são razões 

17. Dependência ou independência da linguagem - O φ-ing depende do domínio da 

linguagem?  

18. Genealogia conceitual - alguns atos psicológicos dependem de atos mais básicos, por 

exemplo, aparecer ao perceber, duvidar ao acreditar, fingir φ ao realmente φ-ing. 

19. Genealogia comportamental - existem raízes comportamentais para algum conceito 

psicológico; ele é uma extensão do comportamento pré-linguístico? 

20. Aplicabilidade da lei do meio excluído - às vezes, as condições de fundo devem ser 

atendidas, pois somente em um determinado contexto os conceitos psicológicos se aplicam 

a um sujeito (erros de categoria) 

21. Ligações - afinidades gramaticais reais e aparentes 

Permita-me apresentar mais seis. 

22. Incorporação ativa - algum φ-ing é essencialmente incorporado, incorporado, 

perspectival e sua manifestação normalmente envolve o envolvimento ativo com objetos no 

ambiente 

23. Dependências contrafatuais e independência das operações entre si - conhecimento sobre a 

percepção (conectado a 18); padrões de operações sincronizadas: perceber e pensar, perceber 

e agir, pensar e falar 

24. Aprimorado pela prática, habilidade e aquisição de disposições ou hábitos 

25. Verificador de anjos e outros animais - erros de conceitualização de φ-ing que podem 

pertencer não a humanos, mas a anjos ou outros animais 

26. Encapsulamento de informações e penetrabilidade cognitiva - quando o conhecimento sobre 

uma ilusão modifica a maneira como se percebe a ilusão 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-59 

27. Ontogenia humana - O φ-ing requer o desenvolvimento de algum fator 

biopsicossocial para ser habilitado? O exercício da capacidade de φ-ing transforma algum dos 

fatores biopsicossociais que possibilitaram o φ-ing? 

Sem dúvida, submeter todos os conceitos psicológicos significativos do senso 

comum, da etnopsicologia e da fenomenologia a uma investigação gramatical de acordo com 

esses vinte e sete parâmetros seria uma contribuição surpreendentemente elucidativa para a 

antropologia filosófica. Todos nós podemos ser gratos a Hacker por seus extensos estudos 

que executam essa tarefa, mesmo que façamos objeções a alguns dos detalhes de suas 

análises. Hacker fornece o seguinte esquema de poderes psicológicos que ele pretende 

investigar, o que claramente acrescenta, ordena de forma diferente ou elimina algumas 

dimensões da psicologia humana apresentadas por Aquino.54 Embora nossa heurística exija 

isso, este não é o lugar para abordar as estruturas filosóficas rivais e as psicologias teóricas 

distintas de Hacker, Aquino e outros. 

 

 

Figura 1.1. Uma possível ordenação das faculdades psicológicas humanas 

 

II.A.4. Psicologia experiencial: Psicologia Teórica Regimentada da Pessoa 

Humana  

 

As ferramentas da antropologia conceitual, como a etnopsicologia e a fenomenologia, 

só vão até certo ponto. Isso nos leva à tarefa de articular uma psicologia experiencial tomista 

regimentada. Nesse ponto, nossa heurística TPA claramente se separa das explicações de 

 
54 Figura de Hacker, Human Nature: Categorial Framework, 3. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-60 

Hacker e de outros wittgensteinianos sobre os objetivos da análise gramatical. Enquanto 

Hacker pensa que sua psicologia descritiva perspicaz está meramente elucidando as normas 

de uso de conceitos psicológicos, o aristotélico considera que esses estudos detalhados têm 

importância metafísica na medida em que estão rastreando as articulações naturais das 

operações e poderes das pessoas humanas. De fato, é por meio dessas investigações 

linguísticas e da introspecção fenomenológica que muitas de nossas categorias metafísicas 

começam a surgir, uma vez que não se pode ir longe na psicologia descritiva sem reconhecer 

que a maioria dos atributos psicológicos implica algum relato ontológico de habilidades, 

capacidades, poderes, disposições, eventos, agência e assim por diante. A psicologia 

descritiva convida a investigações metafísicas mais profundas, especialmente em tipos 

naturais psicológicos. Mas essas questões ontológicas não podem ser totalmente abordadas 

sem examinar se nossa psicologia experiencial resiste ao escrutínio experimental. 

Além de fornecer percepções preparatórias para a metafísica, a TPA tem como 

objetivo estabelecer uma psicologia teórica experiencial mais regimentada a ser 

operacionalizada na psicologia experimental. Os wittgensteinianos são resistentes a essas 

restrições e modificações no uso comum de termos psicológicos. Wittgenstein advertiu que 

devemos evitar a tentação de forçar esse discurso convencional em uma estrutura sistemática 

agradável e organizada. 

A mera descrição é tão difícil porque se acredita que é preciso preencher os fatos para 

entendê-los. É como se alguém visse uma tela com manchas de cores espalhadas e dissesse: 

do jeito que estão aqui, são ininteligíveis; só fazem sentido quando as completamos em uma 

forma. (Se você completá-lo, você o falsifica.)55 

Essa advertência deve ser integrada à metodologia autocrítica da heurística da TPA. 

A terapia conceitual da antropologia conceitual chama a nossa atenção para as idiossincrasias 

reais que resultam de forçar todos os fenômenos psicológicos em sistemas pré-concebidos, 

como a dicotomia mental-física pós-cartesiana, ou a divisão aristotélica de sensação de 

particulares e intelecção de universais, ou a dicotomia de poder cognitivo-apetitivo de 

Aquino. Essas divisões são verdadeiras para a realidade? Ou será que nossas tentativas de 

sistematizar o discurso psicológico revelam que estamos acriticamente presos a algum 

sistema? 

A advertência de Wittgenstein também ilustra a diferença saliente entre os objetivos 

de uma análise wittgensteiniana dos jogos de linguagem da psicologia de uso comum e a psicologia 

 
55  Ludwig Wittgenstein, Remarks on the Philosophy of Psychology, vol. 1, trans. G.E.M. An-scombe (Chicago: 
University of Chicago Press, 1980), I, §257. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-61 

teórica regimentada da TPA. A primeira considera que o objetivo da psicologia descritiva não 

é mais do que capturar e elucidar as normas de uso adequado para os inúmeros conceitos 

psicológicos do senso comum.56 Mas esse é apenas um passo exigente para o esforço da TPA 

de tematizar uma psicologia teórica, que se preocupa com mais do que os significados dos 

conceitos psicológicos conforme ditados por suas normas convencionais de uso pelo senso 

comum. Pois a TPA está preocupada, em última instância, em descobrir a constituição 

ontológica essencial das operações e poderes psicológicos. Dessa forma, o depósito da 

psicologia descritiva wittgen-steiniana, que muitas vezes deixa significados sinuosos e 

imagens incompletas de forma fragmentada (já que isso reflete o uso comum), deve ser 

regimentado para permitir parcimônia, clareza, sistematicidade e para tirar proveito de toda 

a gama de terminologia psicológica. Em suma, há uma necessidade real de se submeter a essa 

terapia descritiva wittgensteiniana antes de qualquer esforço para estabelecer uma taxonomia 

psicológica sistemática. No entanto, embora a psicologia teórica exija uma terminologia 

técnica conceitualmente rigorosa e informada pelo uso comum, nossa psicologia experiencial 

regrada não precisa seguir servilmente as convenções mais arbitrárias do uso comum. 

É necessário muito mais trabalho para justificar a transição crítica das investigações 

gramaticais da antropologia conceitual para uma psicologia experiencial teórica sistemática e 

regulamentada. Seja qual for a forma que essa psicologia experiencial possa assumir, ela 

também deve identificar padrões de operações com uma terminologia sistemática e não 

sobreposta que preserve, tanto quanto possível, os sulcos naturais do senso comum, da 

experiência fenomenológica e dos usos linguísticos comuns detalhados pela antropologia 

wittgensteiniana. O melhor que nossa psicologia teórica regimentada pode esperar é uma 

ontologia de superfície rigorosamente lúcida, porém aproximada, das operações e habilidades 

humanas, que deve ser entregue para ser aprofundada e criticada por meio de investigações 

de psicologias experimentais e metafísicas. 

Esbocei como uma psicologia experiencial tomista pode ser aduzida com base nos 

recursos do senso comum, da etnopsicologia, da genealogia e de outras tradições filosóficas. 

Meu foco tem sido as tradições fenomenológicas e conceituais da antropologia filosófica. 

Ambas as tradições podem ser entendidas como esforços para articular uma psicologia 

 
56 Hacker defende seu ponto de vista em Human Nature, 1-28; Hacker, Intellectual Powers, Apêndice. Para uma 
breve crítica a esses pressupostos do nominalismo gramatical wittgensteiniano a partir de uma perspectiva 
tomista, consulte David Oderberg, Real Essentialism (Londres: Routledge, 2007), pp. 38-43: “A consequência 
inevitável, então, é que ou o wittgensteiniano, ao analisar problemas relativos à essência ou a qualquer outro 
tópico metafísico, acaba sendo forçado a fazer metafísica de uma forma não linguística, envolvendo-se com os 
conceitos e princípios metafísicos que fundamentam toda a linguagem; ou ele se enreda na rede de um uso 
comum mítico que é totalmente desconectado da realidade extralinguística. O essencialista não tem dúvidas 
quanto ao rumo que deve tomar” (43). 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-62 

baseada na experiência, com o objetivo de fazer isso por meio de uma reflexão perspicaz e 

detalhada sobre a experiência consciente e o papel da linguagem na constituição da vida 

psicológica humana. Como essas áreas de investigação são lacunas para a antropologia 

filosófica tomista, temos muito a ganhar aprendendo com elas sobre como caracterizar a 

unidade da experiência consciente, as operações conscientes distintas, as capacidades e seus 

perfis, e as dependências cooperativas ou mútuas dessas operações e capacidades. Mas, ao 

contrário de algumas variantes de antropologias fenomenológicas e conceituais que 

consideram seus respectivos métodos como os fins da filosofia - e, portanto, como estando 

entre parênteses ou capazes de dissolver todas as questões metafísicas -, os tomistas e outros 

aristotélicos devem se apropriar de suas metodologias experienciais perspicazes como meios 

para um fim. O que elas fornecem são maneiras de esclarecer e tematizar formalmente o que 

é mais conhecido para nós, de modo a começar com o pé direito, por assim dizer, em nossa 

jornada teórica para o mais conhecido em relação a si mesmo, a ser expandido por psicologias 

experimentais e metafísicas. 

 

II.B. Psicologia Experimental 

 

As investigações teóricas de uma psicologia experiencial tomista fornecem duas 

contribuições inter-relacionadas para a pesquisa em psicologia experimental. Primeiro, uma 

estrutura conceitual lúcida e regimentada para a compreensão de nossas múltiplas operações 

psicológicas e lógicas que podem ser empregadas para questionar as taxonomias psicológicas 

existentes - tanto filosóficas quanto experimentais - que carecem de reflexão crítica. 57 

Segundo, a psicologia experiencial fornece uma estrutura conceitual sistemática que pode ser 

operacionalizada em experimentos com seres humanos e animais não humanos ou 

empregada para reinterpretar experimentos psicológicos. Mas também é necessário 

reconhecer que as contribuições são mútuas, uma vez que as descobertas de experimentos e 

observações controladas fornecem importantes desafios, ampliações e (des)confirmações 

para a taxonomia regimentada da psicologia experiencial. Antes de considerar as ilustrações 

de cada uma delas, precisamos considerar alguns fatos sociológicos importantes relativos às 

práticas da “ciência normal” na psicologia. Isso também esclarecerá por que os tomistas não 

devem ser ingenuamente otimistas quanto às perspectivas de qualquer laboratório 

experimental contemporâneo em psicologia ou neurociência operacionalizar em seus 

 
57 Isso é exatamente o que Peter Hacker e Max Bennett conseguiram de forma brilhante no PFN e no HCNS. 
 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-63 

experimentos a estrutura conceitual até mesmo de antropologias amplamente aristotélicas, 

fenomenológicas ou conceituais. 

Comece pelo fato de que os filósofos raramente são treinados em pesquisa científica 

e os cientistas normalmente não recebem nenhuma educação filosófica. Esses fatos são 

óbvios, mas sua importância raramente é apreciada. Temos espaço apenas para observar três 

pontos especialmente relevantes. Primeiro, assim como os filósofos normalmente não 

recebem nenhuma formação educacional em práticas científicas, o currículo e a iniciação dos 

alunos nas práticas de experimentação científica quase sempre não deixam espaço para 

aprender a refletir filosoficamente sobre os conceitos básicos de percepção, emoção, 

comportamento voluntário ou atenção consciente que eles operacionalizarão em seus 

experimentos. Sua sofisticação incomparável na experimentação não é acompanhada por 

nenhuma educação disciplinada sobre como buscar clareza conceitual em relação aos 

fenômenos psicológicos. É tão provável que os psicólogos confundam fisicalismo 

eliminativo e fisicalismo redutivo ou emoções com sensações corporais quanto os filósofos 

confundem condicionamento operante com condicionamento clássico. Na maioria dos 

casos, os psicólogos, ao contrário dos filósofos, não estão profundamente comprometidos 

com suas construções conceituais e, em vez disso, são bastante pragmáticos ou 

instrumentalistas em relação aos conceitos que adotam ou abandonam. Os conceitos 

assumidos e operacionalizados no projeto, na execução e na interpretação de experimentos 

psicológicos geralmente são selecionados simplesmente porque são fáceis de quantificar ou 

são arbitrariamente selecionados de algum idioma psicológico, filosófico ou de senso comum 

existente. É altamente improvável que essas fontes idiossincráticas de construtos 

psicológicos experimentais sejam coerentes com construtos em outras áreas da psicologia 

experimental ou sejam compatíveis com uma psicologia experiencial regimentada. Portanto, 

os tomistas devem suspeitar das vestimentas conceituais que revestem os dados 

experimentais apresentados na maioria dos estudos psicológicos. 

Em segundo lugar, a pesquisa científica em psicologia e neurociência é 

hiperespecializada, em que os programas de pesquisa têm pouca interação com as 

subdisciplinas localizadas em laboratórios do outro lado do corredor. Os especialistas que 

realizam pesquisas experimentais sobre “memória de trabalho” podem saber pouco ou nada 

sobre os avanços nas pesquisas sobre “memória episódica” na última década, e vice-versa. 

Alguns cientistas trabalham apenas com outros modelos animais de memória, dependência 

ou percepção, enquanto outros se dedicam exclusivamente a experimentos humanos não 

invasivos que empregam fMRI. É necessário avaliar essas diferenças e entender as questões 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-64 

epistemológicas relativas ao funcionamento de diferentes técnicas experimentais. 58  Da 

mesma forma, em cada subdisciplina ou sub-subdisciplina, é provável que haja debates de 

nicho em que até mesmo os “artigos de revisão” podem contar apenas um lado da história.  

Os filósofos que, por acaso, selecionam esses estudos podem estar citando 

acriticamente não um consenso científico, mas uma perspectiva controversa ou unilateral em 

um debate ao vivo. Os filósofos não devem citar estudos científicos para confirmar suas 

teorias se não puderem resumir o debate científico relevante e os méritos e limitações de 

seus lados opostos. 

Terceiro, ainda há muitos filósofos preocupados com o engajamento da psicologia 

experimental que não estão cientes da enorme “crise de replicação” que surgiu na última 

década. A crise da replicação deixou a ciência psicológica e as disciplinas relacionadas em 

estado de emergência depois que muitos - e não alguns - dos estudos fundamentais da 

psicologia experimental falharam totalmente em sua replicação. A resposta crítica dos 

cientistas para melhorar a experimentação e tentar sistematicamente replicar muitos 

resultados experimentais anteriores foi impressionante. O ponto importante aqui é que os 

filósofos devem ser cautelosos ao citar quaisquer estudos experimentais em psicologia que 

não tenham sido replicados ou conduzidos desde o surgimento das crises de 

replicação.59Esses e outros fatos relevantes relativos às práticas da ciência psicológica normal 

não devem ser ignorados pelas incursões da antropologia filosófica tomista na psicologia 

experimental. Vamos agora considerar as principais maneiras pelas quais a psicologia 

experimental se relaciona com a antropologia filosófica tomista. 

A heurística da psicologia experiencial integrada, descrita na última seção, ilustrou 

como a reflexão crítica substantiva sobre nossas experiências e estrutura conceitual pode 

contribuir muito com o princípio aristotélico de que os objetos diferenciam operações que 

diferenciam poderes que diferenciam naturezas. No entanto, a psicologia experimental 

mostra que há limites genuínos para as investigações conceituais e que observações e 

experimentos controlados podem fornecer ampliações ou desafios significativos às nossas 

divisões conceituais de operações e poderes conscientes ao operacionalizá-las em 

experimentos. A antropologia filosófica tomista tem pelo menos cinco tarefas principais com 

relação à psicologia experimental. A primeira tarefa é mais crítica, mas as outras quatro 

 
58 Hacker, PFN, §1.6; Alva Noë, Out of Our Heads: Why You are Not Your Brain, and Other Lessons from 
the Biology of Consciousness (Nova York: Hill and Wang, 2009); Daniel De Haan e Geoffrey Meadows, 
“Aristotle and the Philosophical Foundations of Neuroscience”, Proceedings of the ACPA 87 (2013): 213-30. 

59 Veja Fiona Fidler e John Wilcox, “Reproducibility of Scientific Results”, The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy (verão de 2021), ed., Edward N. Zalta, “Reprodutibility of Scientific Results”. Edward N. Zalta, 
https://plato.stanford.edu/ archives/sum2021/entries/scientific-reproducibility/. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-65 

destacam maneiras pelas quais a psicologia experimental pode enriquecer a antropologia 

filosófica tomista.

 

II.B.1. Conceitos de interrogação operacionalizados na psicologia 

experimental 

 

A primeira tarefa diz respeito à exigência de questionar as estruturas conceituais 

operacionalizadas no projeto, na implementação e na interpretação de experimentos em 

psicologia e neurociência. Isso ocorre porque todos os experimentos operacionalizam 

alguma estrutura conceitual, e a maioria dos conceitos empregados em experimentos 

atualmente assume conceitos de fenômenos psicológicos derivados de tradições científicas, 

filosóficas ou de senso comum que são incompatíveis ou, pelo menos, incongruentes com 

aqueles endossados e defendidos pela TPA. 

 Por exemplo, a rejeição fundamental da TPA da concepção dominante de “psicologia 

popular” como uma forma de teorização de senso comum sobre outras mentes implica que 

os tomistas não podem aceitar nenhuma das interpretações padrão problemáticas do 

desempenho de bebês humanos ou outros animais em qualquer experimento de leitura da 

mente ou teoria da mente. Isso se deve ao fato de que as interpretações padrão pressupõem 

que a leitura da mente ou a capacidade de atribuir atributos psicológicos a outras pessoas é 

uma entre as muitas habilidades de teorização postuladas pela psicologia popular. Assim 

como os wittgensteinianos, fenomenólogos, gibsonianos e expoentes da Cognição 4E radical 

- incorporada, enativa, embutida, estendida - a TPA sustenta que a capacidade do ser humano 

adulto de atribuir atributos psicológicos de forma noética e linguística a seres humanos ou a 

outros animais é uma habilidade intelectual que se desenvolve a partir de habilidades mais 

básicas de registro perceptual não intelectual compartilhadas entre cães, gatos, esquilos, 

golfinhos e outros animais, gatos, esquilos, golfinhos, corvídeos, macacos, símios e bebês 

humanos para perceber ou registrar - mas não atribuir, pois isso pressupõe domínio linguístico 

- as possibilidades dos comportamentos psicológicos de outros animais. 60  

 Da mesma forma, a escolha racional ou teoria da decisão continua sendo a concepção 

dominante de raciocínio prático assumida pela psicologia popular da crença-desejo, 

economistas comportamentais e muitos outros. Essa concepção basicamente humeana do 

raciocínio prático está fundamentalmente em desacordo com os entendimentos tomistas-

 
60 Cf. Hutto, Folk Psychological Narratives; Ratcliffe, Rethinking Commonsense Psychology; Hacker, 
PFN, cap. 4; MacIntyre, “What is a Human Body?” (O que é um corpo humano?) 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-66 

aristotélicos do raciocínio prático como terminando em ação, não em escolha, e que está 

aberto à transformação racional de nossas crenças, desejos e preferências.61 A influência 

generalizada da teoria da decisão racional significa que ela é presumida na pesquisa sobre 

desenvolvimento humano, psicologia moral, por todos os sistemas duais ou teorias de 

processo, juntamente com o trabalho frequentemente citado de Antonio Damásio sobre a 

hipótese do marcador somático. Os tomistas que recorrem a Damásio por causa de sua 

insistência na importância das emoções para o raciocínio prático eficaz muitas vezes deixam 

de notar que ele pressupõe uma teoria da decisão racional e sua concepção irremediavelmente 

confusa das emoções, ambas incompatíveis com a antropologia de Aquino. Ao contrário de 

Aquino, que sustenta que uma paixão ou emoção de medo tem como objeto próprio um mal 

árduo, Damásio sustenta que uma “emoção” é composta de mudanças corporais associadas a 

“imagens mentais” ativadas pelo cérebro. E “sentir uma emoção é a experiência de tais 

mudanças em justaposição às imagens mentais que iniciaram o ciclo”.62 Damásio sustenta 

erroneamente que discernimos nossas “emoções” ao “sentir uma emoção”. Portanto, a 

maneira como descobrimos que estamos com medo não é percebendo conscientemente uma 

situação de perigo, mas percebendo interiormente nossas “emoções”, ou seja, nossos estados 

corporais, como o aumento da frequência cardíaca. A teoria de Damásio é um desastre 

fenomenológico e conceitual.63 

Problemas conceituais semelhantes precisam ser identificados e questionados com 

relação à pesquisa experimental sobre a consciência e os pacientes com cérebro dividido de 

Roger Sperry e Michael Gazzaniga, os experimentos no estilo Libet sobre a neurociência do 

livre-arbítrio, o trabalho de Joseph LeDoux sobre o medo e a ansiedade, os estudos de 

Weiskrantz sobre a visão cega e inúmeros outros exemplos de experimentos científicos que 

operacionalizam implícita ou abertamente a estrutura conceitual da psicologia popular e da 

filosofia da mente.64 Todos os estudos experimentais desse tipo exigem reexame por meio 

de uma estrutura hermenêutica crítica para que possam ser adequadamente reinterpretados 

a partir de estruturas conceituais mais semelhantes a uma antropologia filosófica tomista. 

 
61  Para uma crítica à teoria da decisão, consulte Alasdair MacIntyre, Ethics and the Conflicts of Modernity, cap. 
1-4; José Luis Bermúdez, “O que é o corpo humano? 1-4; José Luis Bermúdez, Decision Theory and Rationality 
(Oxford: Oxford University Press, 2009); Gerd Gigerenzer, Gut Feelings: The Intelligence of the Unconscious (Nova 
York: Penguin, 2008); Blakely, We Built Reality. 
62 Antonio Damasio, Descartes' Error (Nova York: Penguin Books, 2008), p. 145.  
63 Para uma crítica detalhada, consulte Hacker, PFN, cap. 8. 
64 Para revisões desses exemplos, consulte Hacker e Bennett, PFN; Hacker e Bennett, HCNS; John Hyman, 
“Visual Experience and Blindsight”, Investigating Psychology: Sciences of the Mind After Wittgenstein (London: 
Routledge, 1991), chap. 7; Ian Phillips “Blindsight is Qualitatively Degraded Conscious Vision”, Psychological 
Review 128, no. 3 (2021): 558-84. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-67 

Felizmente, em grande parte, esse tipo de reinterpretação crítica foi realizado por Hacker e 

Bennett, bem como por pensadores como Raymond Tallis, Alva Noë e Daniel Hutto.65 

 

II.B.2. Psicologia experimental e a heurística OOPN 

 

A segunda tarefa diz respeito ao papel da psicologia experimental na individuação de 

objetos, operações, poderes e órgãos psicológicos. Há várias questões urgentes aqui. As 

ciências experimentais são essencialmente ou apenas acidentalmente relevantes para a demarcação 

formal de objetos, operações ou poderes psicológicos? Ou será que essas ciências 

simplesmente fornecem os detalhes materiais, especialmente os relativos aos sistemas 

orgânicos subpsicológicos, que preenchem os objetos, operações e poderes psicológicos já 

formalmente demarcados? Como veremos, as investigações das outras tarefas da psicologia 

experimental abordam questões que são especialmente relevantes para responder a essas 

perguntas. 

As descobertas da psicologia experimental podem desafiar as taxonomias fornecidas 

por nossa psicologia experiencial. Algumas ilustrações serão úteis. Apesar da confusão 

conceitual encontrada na vasta literatura experimental sobre memória e aprendizagem, há 

uma impressionante variedade de casos demonstrados de condicionamento clássico e 

operante de nossas capacidades cognitivas, conativas e comportamentais. Esse trabalho 

experimental sobre condicionamento lança uma nova luz sobre como nossas reações móveis, 

percepções, registros cogitativos, impulsos, emoções, motivações, atenção e até mesmo 

raciocínio prático e ação voluntária podem ser influenciados de forma sutil, mas significativa, 

pelo nosso ambiente e experiências passadas.66 

 Da mesma forma, o rico corpo de trabalho sobre os limiares, ilusões, alcance e 

limitações de nossos sistemas sensoriais, especialmente os sistemas tátil, auditivo e visual, 

fornece amplas evidências, algumas das quais desafiam nossa psicologia experiencial, 

enquanto outros aspectos dessa pesquisa precisam ser conceitualmente questionados por 

 
65 Cf. os três volumes de antropologia filosófica de Raymond Tallis, The Hand: A Philosophical Enquiry into 
Human Being (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2003); The Knowing Animal: A Philosophical Enquiry into 
Knowledge and Truth (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2004); I Am: A Philosophical Enquiry into First-person 
Being (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2005); Noë, Out of Our Heads.Para as referências relevantes de 
Hutto, ver n. 77. 

66 Para pesquisas introdutórias, consulte Michael W. Eysenck e Mark T. Keane, Cognitive Psychology, 8ª 
ed. (Londres/Nova York: Psychology Press, 2020); Michael S. Gazzaniga, Richard B. Ivry e George R. Mangun, 
Cognitive Neuroscience: The Biology of the Mind, 5ª ed., (Nova York/Londres: Norton, 2018). Para uma análise 
detalhada com relevância para o vício, consulte Barry J. Everitt e Trevor W. Robbins, “Drug Addiction: 
Updating Actions to Habits to Compulsions Ten Years On”, An-nual Review of Psychology 67 (2016): 23-50. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-68 

nossa psicologia experiencial.67 Da mesma forma, embora a economia comportamental e a 

teoria da escolha racional assumam concepções de racionalidade e ação opostas à visão 

tomista, suas contribuições para nossa compreensão de vieses cognitivos, heurística e 

fenômenos semelhantes, como o viés regressivo, o efeito denominação, O efeito Dunning-

Kruger, a falácia do jogador, o desconto hiperbólico, a lei de Weber-Fechner ou a 

sensibilidade decrescente, as generalizações e discriminações de estímulos, a resposta baseada 

no afeto, a superaditividade e assim por diante superam as breves observações de Aquino 

sobre eubulia, synesis e gnomo.68 No entanto, é fundamental que as formas comprovadas de 

condicionamento e vieses - bem como o trabalho multitudinário sobre genética, epigenética 

e distúrbios psiquiátricos que estou deixando de lado aqui - sejam integradas em nosso relato 

tomista da pessoa humana, especialmente considerando o impacto significativo que elas têm 

sobre a razão prática e a psicologia moral. Por exemplo, como as descobertas replicadas 

experimentalmente sobre déficits cognitivos, distúrbios mentais e neurofisiológicos ou 

deficiências e vieses psicológicos podem ampliar ou desafiar uma descrição da TPA sobre a 

obediência das paixões à razão prática e à vontade ou a distinção entre paixões antecedentes 

e consequentes?69 Muitas dessas influências e vieses são completamente ignorados pela nossa 

psicologia experiencial, mas precisam ser abordados. 

Há também um crescente corpo de literatura na neurociência cognitiva sobre a 

memória semântica (ou seja, conhecimento factual) e a formação de conceitos, categorias e 

esquemas,70 e uma extensa literatura experimental sobre os processos executivos centrais da 

memória de trabalho, inteligência fluida e outros processos relacionados ao raciocínio 

prático, tomada de decisão e ação. Todas essas áreas de pesquisa experimental levantam 

questões e desafios importantes para as teorias tomistas da abstração do intelecto do agente, 

espécies inteligíveis, formação de conceitos pelo intelecto possível, raciocínio prático, livre 

escolha e ação humana. A TPA não pode ignorar esses impressionantes estudos 

experimentais de explicações neuropsicológicas biológicas e cognitivas de fenômenos que os 

 
67 Cf. Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception; James Gibson, Senses Considered as Perceptual Systems (Londres: 
George Allen and Unwin Ltd, 1966); Alva Noë, Action in Perception (Cambridge, MA: MIT Press, 2004); P.M.S. 
Hacker, Appearance and Reality (Oxford: Blackwell, 1987); Hacker, PFN. 
68 ST II-II q.51, a. 1-4 
69  Para uma investigação filosófica útil da psiquiatria que aborda seus métodos (por exemplo, modelo 
biopsicossocial, modelo médico, sintomatologia do DSM), seus desafios e Se os transtornos mentais são tipos 
naturais, consulte Dominic Murphy, Psychiatry in the Scientific Image (Cambridge, MA: MIT Press, 2012). 
70 Rodrigo Quian Quiroga, “Concept Cells: The Building Blocks of Declarative Memory Functions”, Nature 
Reviews Neuroscience 13, no. 8 (2012): 587-97. Para uma apresentação popular da descoberta de Quiroga dos 
“Neurônios de Jennifer Aniston”, consulte Rodrigo Quian Quiroga, Itzhak Fried e Christof Koch, “Brain Cells 
for Grandmother”, Scientific America (fevereiro de 2013): 31-5. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-69 

tomistas frequentemente afirmam ser as operações imateriais do intelecto do agente, do 

intelecto possível e da vontade. 

Por fim, devemos levar a sério os desafios comportamentais e de imagens cerebrais 

às taxonomias da psicologia experiencial. Por exemplo, as dissociações duplas da 

neuropsicologia podem desacreditar, confirmar ou desafiar as demarcações da psicologia 

experiencial. Elas fazem isso mostrando que não há dissociações comportamentais 

significativas entre alguma emoção ou humor, ou que o trabalho experimental confirma 

distinções entre impulsos e emoções, ou sugere que talvez precisemos acomodar uma 

distinção conceitual entre memória de trabalho e memória de longo prazo para capturar as 

dissociações duplas estabelecidas experimentalmente. Da mesma forma, se não há como 

operacionalizar alguma capacidade cognitiva identificada experimentalmente (por exemplo, 

memória episódica) por meio de tarefas comportamentais ou discriminar e dissociar alguma 

operação psicológica proposta de outras (por exemplo, memória semântica ou troca de 

tarefas) por meio de tarefas comportamentais (ou por meio de imagens cerebrais), então 

devemos nos perguntar “por quê?” Será que é porque nossa demarcação teórica não está 

esculpindo a realidade nas articulações? Ou será que isso se deve à falta de engenhosidade 

no projeto experimental ou a algumas limitações ecológicas do contexto experimental? 

 

II.B.3. Psicologia do Desenvolvimento e Ontogênese Humana 

 

Uma terceira tarefa diz respeito ao que a psicologia do desenvolvimento e a 

neurociência revelam sobre a ontogenia humana, ou seja, o que revelam sobre as pessoas 

humanas como animais racionais em desenvolvimento. Como MacIntyre apontou, há uma 

omissão significativa na abordagem das pessoas humanas comum ao tomismo, ao 

wittgensteinianismo, à fenomenologia e à filosofia da mente devido ao foco quase exclusivo 

de suas investigações nas habilidades psicológicas, nas atividades conscientes, ou 

propriedades mentais de seres humanos adultos.71 Dito de outra forma, todas as principais 

abordagens filosóficas rivais sobre a pessoa humana, e muitas das abordagens científicas, 

tomam como certa uma imagem da pessoa humana como um adulto maduro relativamente 

autônomo, o que resulta em uma psicologia teórica que deturpa seriamente e negligencia a 

complexa série de transformações ontogênicas biopsicossociais comuns ao desenvolvimento 

 
71Alasdair MacIntyre, Dependent Rational Animals (La Salle: Open Court, 1999); cf. Julia Annas, Intelligent Virtue 
(Oxford: Oxford University Press, 2011), cap. 3; Jennifer Greenwood, Becoming Human: The Ontogenesis, 

Metaphysics, and Expression of Human Emotionality (Cambridge, MA: MIT Press, 2015). 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-70 

psicológico de todos os seres humanos. O que é necessário não é apenas uma psicologia 

experiencial da percepção enativa, da motilidade, da emoção, da memória, do domínio 

linguístico, do raciocínio prático e teórico e da ação intencional, conforme encontrados em 

adultos humanos, mas uma psicologia teórica que rastreie e capture as formas que certas 

condições biopsicossociais possibilitam, por exemplo, habilidades de memorização, que 

transformam as percepções e emoções enativas que possibilitam a memória, que, por sua vez, 

possibilitam o aprendizado linguístico que transforma as percepções, emoções e memórias 

enativas da criança, o que possibilita a aquisição de formas rudimentares de raciocínio prático, 

e assim por diante. O que é seriamente necessário, então, é uma psicologia teórica que aborde 

a unidade das pessoas humanas como animais racionais dependentes em desenvolvimento, que 

gradualmente se tornam, em virtude de suas incessantes formas biopsicossociais de 

dependência de outros, agentes voluntários relativamente independentes, em vez de tomar 

como certo que um exame da ação voluntária em adultos humanos é suficiente para 

compreender a natureza de qualquer poder chamado livre-arbítrio. Portanto, devemos nos 

voltar para o trabalho de Erikson, Winnicott, Bowlby, Bruner, Tomasello e para a “nova 

síntese” na integração de vários níveis de análise da psicologia do desenvolvimento para 

delinear os desenvolvimentos biopsicossociais envolvidos na ontogenia humana72. Esses 

últimos estudos também abordam os fatores subpsicológicos que constituem e contribuem 

materialmente para o desenvolvimento psicológico e social e para os distúrbios dos animais 

humanos desde a infância até a idade adulta. Um relato complementar e integrativo dos 

diversos fatores biopsicossociais envolvidos na ontogenia humana, fornecido em grande 

parte pela psicologia experimental, é uma condição sine qua non para nossa heurística tomista 

para a antropologia filosófica, e suas implicações para a epistemologia, psicologia moral, 

teoria política e outras disciplinas teóricas são enormes. 

Com relação à heurística OOPN, as investigações sobre o desenvolvimento podem 

revelar distinções formais entre operações e capacidades não percebidas pelo foco da 

psicologia experiencial nos adultos, como a ontogenia das capacidades de atenção conjunta 

ou imitação, distintas das habilidades perceptivas ou enativas básicas. A psicologia do 

desenvolvimento também pode questionar as distinções formais da psicologia experimental. 

Por exemplo, se certas emoções ou formas de memória surgissem logo no início do 

 
72 Erik e Joan Erikson, The Life Cycle Completed (Nova York/Londres: W. W. Norton and Company, 1998); D. 
W. Winnicott, The Child, the Family, and the Outside World (Nova York: Penguin, 2021); John Bowlby, A Secure 
Base (Nova York: Routledge, 2012); Jerome Bruner, Possible Worlds, Actual Minds (Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 1986); Michael Tomasello, Becoming Human: A Theory of Ontogeny (Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 2019); Mark H. Johnson e Michelle de Haan, Developmental Cognitive Neuroscience: An Introduction, 
4th ed. (Oxford: Wiley-Blackwell, 2015). 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-71 

desenvolvimento humano, mas outros tipos de emoções ou operações de memória só 

surgissem muito mais tarde, isso poderia revelar duas capacidades formalmente diferentes 

para emoções ou memória? Ou essas formas elementares de emoção e memória poderiam 

pertencer a capacidades que têm o potencial de amadurecer por meio das transformações 

provocadas pela socialização, pelo aprendizado da linguagem e pelo raciocínio prático? Essas 

e outras perguntas semelhantes referentes às dependências fundamentais e às manifestações 

mútuas entre operações e capacidades são trazidas à tona por uma abordagem de 

desenvolvimento da antropologia filosófica. 

 

II.B.4. Psicologia experimental da questão dos poderes e operações 

psicológicas 

A quarta tarefa é provavelmente a mais empírica e diz respeito à coordenação das 

operações e poderes psicossomáticos com seus sistemas orgânicos subpsicológicos. Por 

exemplo, quais sistemas neurais, gliais, endócrinos e musculares são indispensáveis para as 

emoções humanas de alegria e tristeza, ou para os registros perceptivos humanos de um 

amigo que se aproxima do outro lado da rua? Como os sistemas subpsicológicos anteriores 

estão relacionados, como potencialidades materiais, às operações formais dos poderes 

humanos de emoção e percepção? Muitas dessas perguntas levam a investigações 

propriamente metafísicas e, por isso, vou discuti-las na seção final. 

 

II.B.5. Psicologia experimental e outros animais 

 

A quinta tarefa diz respeito ao que podemos aprender sobre os seres humanos com 

as subdisciplinas de etologia, psicologia animal comparativa e antropologia evolutiva e 

biológica. Os estudos da psicologia comparativa sobre as capacidades dos seres humanos e 

dos animais não humanos trazem à tona desafios importantes para nossas suposições de 

poltrona sobre o que os bebês humanos e outros animais podem ou não fazer. Mas esses 

estudos comparativos geralmente levantam tantas questões quanto respondem e exigem uma 

estrutura conceitual mais rigorosa para sua interpretação.73 É necessário um considerável 

escrutínio filosófico para modificar adequadamente, reduzir e aplicar criticamente nossa 

psicologia teórica humana - de sensação, percepção, registros, afetos somáticos, motivação, 

emoção, memória - a bebês e animais não humanos, e pegar o que aprendemos com os 

 
73 Daniel De Haan, “Approaching Other Animals with Caution: Exploring Insights from Aquinas's 
Psychology”, New Blackfriars 100, no. 1090 (2019): 715-37. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-72 

estudos com animais e ampliar criticamente para descobrir sua relevância para os “adultos” 

humanos - que também é um espectro complexo. É necessário um respeito saudável pelo 

cânone de Morgan74 e outros princípios de antropomorfismo crítico e analogia de atribuição 

psicológica, assim como é necessário um respeito semelhante na direção oposta para a 

teologia filosófica e a analogia de nomes divinos. 

Este é um mero esboço de algumas maneiras pelas quais as psicologias experimental 

e experiencial podem se desafiar e enriquecer mutuamente. Omiti mais maneiras do que 

abordei superficialmente, mas espero que os contornos gerais da heurística da TPA estejam 

agora se tornando visíveis. Passo agora a um resumo ainda mais condensado das maneiras 

pelas quais a heurística TPA aborda as questões ontológicas na psicologia metafísica. 

 

II.C. Psicologia metafísica 

 

O estágio final em nossa heurística de TPA baseia-se em nossa psicologia experiencial 

enriquecida experimentalmente para abordar questões metafísicas substanciais relativas às 

operações, poderes e natureza das pessoas humanas. As tarefas da psicologia metafísica estão 

ligadas a uma série de problemas em ontologia, epistemologia e filosofia da psicologia e da 

neurociência, especialmente no que diz respeito à natureza da descrição, explicação e 

atribuição psicológica a seres humanos, bebês humanos e animais não humanos. Ele está 

ligado à tarefa metafísica muito mais ampla de defender o hilemorfismo e distingui-lo das 

posições rivais da filosofia da mente, elaborando o hilemorfismo à luz das pesquisas 

científicas em física, química e biologia, e abordando problemas relativos à essência, 

substância, agência, poderes psicológicos de cognição e apetite, mereologia, causação, 

teleologia, consciência, intencionalidade, alma, corpo e outras questões relacionadas à 

natureza humana e ao personalismo hilemórfico de Aquino. O animalismo hilemórfico 

também deve envolver as investigações da biologia evolutiva e da antropologia biológica, 

especialmente as questões difíceis que elas levantam sobre os conceitos de “espécie” 

biológica versus ontológica, e se os seres humanos e outros animais compreendem “tipos 

naturais” ou essências metafísicas.75 Por fim, cabe à psicologia metafísica abordar a aparente 

 
74 O cânone de Morgan vem da obra seminal de C. Lloyd Morgan, An Introduction to Comparative Psychology 
(Londres: W. Scott, Limited, 1894), 53: “Em nenhum caso podemos interpretar uma ação como o resultado do 
exercício de uma faculdade psíquica superior, se ela puder ser interpretada como o resultado do exercício de 
uma faculdade que esteja abaixo na escala psicológica”. 
75 Travis Dumsday, “Is There Still Hope for a Scholastic Ontology of Biological Species?” (Ainda há esperança 
para uma ontologia escolástica das espécies biológicas?) The Thomist 76, no. 3 (2012): 371-95; Eva Jablonka, 
Evolution in Four Dimensions (Cambridge, MA: MIT Press, 2014); Eva Jablonka e Simona Ginsburg, Evolution of 
the Sensitive Soul (Cambridge, MA: MIT Press, 2019). 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-73 

incompatibilidade da TPA com as teorias computacionais e representacionais dominantes da 

mente, da informação e o processamento preditivo na ciência cognitiva, bem como sondar 

o grau em que a TPA é compatível com abordagens anti-computacionais e anti-

representacionais da psicologia, como aquelas defendidas pela ciência cognitiva enativa e 

incorporada radical.76 As respostas a essas perguntas difíceis informarão as três principais 

tarefas específicas da psicologia metafísica tomista contemporânea. A primeira tarefa diz 

respeito às implicações que o animalismo hilemórfico tem para a compreensão das evidências 

experimentais relativas aos correlatos neurais subpsicológicos, às condições e às causas 

facilitadoras das operações psicológicas conscientes e seus poderes. Em suma, com base na 

melhor ciência contemporânea, quais sistemas orgânicos subpsicológicos parecem constituir 

materialmente quais poderes e operações psicológicas? A segunda tarefa é estabelecer uma 

taxonomia ontologicamente parcimoniosa das operações e poderes psicológicos básicos das 

pessoas humanas. O objetivo da psicologia metafísica é discernir quais tipos naturais 

invariantes podem ser encontrados entre as operações e capacidades psicológicas que 

sobreviveram à seleção crítica das psicologias experienciais e experimentais. A terceira tarefa 

é avaliar criticamente as provas existentes e desenvolver novas linhas de argumentação para 

a imaterialidade das operações intelectuais, dos poderes do intelecto e da vontade e da alma 

racional.77 Isso inclui detalhar as maneiras pelas quais os poderes intelectuais desencarnados 

e os poderes psicossomáticos incorporados cooperam ou interagem, bem como responder 

às principais objeções a essa doutrina.78 Nesta seção final, explorarei apenas a primeira tarefa, 

pois ela se refere mais diretamente às maneiras pelas quais a psicologia experimental 

enriquece a psicologia metafísica. 

 

II.C.1. Psicologia metafísica: coordenação hilemórfica de atributos 

psicológicos e subpsicológicos 

 

 
76 Veja Antonio Chemero, Radical Embodied Cognitive Science (Cambridge, MA: MIT Press, 2011); Daniel Hutto 
e Erik Myin, Radicalizing Enactivism: Basic Minds without Content (Cam-bridge, MA: MIT Press, 2012); Hutto e 
Myin, Evolving Enactivism: Basic Minds Meet Content (Cambridge, MA: MIT Press, 2017). 
77 James Ross, Thought and World: The Hidden Necessities (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 2008); 
Adam Wood, Thomas Aquinas on the Immateriality of the Human Intellect (Washington, DC: Catholic University of 
America Press, 2020); Antonio Ramos-Díaz, “Logical and Mathematical Powers,” in Neo-Aristotelian Metaphysics 
and the Theology of Nature, ed. William M. R. Simpson, Robert C. Koons e James Orr (Londres: Routledge, 2022), 
cap. 8. 
78 De Haan, THP; De Haan, “The Power to Perform Experiments”, em Neo-Aristotelian Metaphysics and the 
Theology of Nature, cap. 7, “The Power to Perform Experiments”. 7. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-74 

Observei anteriormente que o animalismo hilemórfico funciona tanto como uma 

doutrina substantiva quanto como uma heurística para a TPA. Como o hilemorfismo fornece 

um guia heurístico para os esforços da TPA para relacionar, mesmo que provisoriamente, os 

substratos neurofisiológicos revelados pela neurociência experimental com nossas operações 

e poderes psicológicos? Como alternativa à heurística da dicotomia físico-mental da filosofia 

da mente, o hilemorfismo entende que a ordenação ou organização inteligível de diversos 

dados psicológicos é tão real quanto os componentes materiais organizados dos sistemas 

nervoso, glial, endócrino e outros sistemas biológicos.79 Aqui precisamos desenvolver ainda 

mais a analogia sugestiva de Aristóteles de que, assim como a alma é a forma do corpo 

orgânico do animal, o poder da visão é a forma do órgão do olho. Há nada menos que três 

composições hilemórficas que precisamos identificar. 

Primeiro, na ordem da substância, a alma é a forma substancial atualizadora e 

organizadora do corpo orgânico. Em segundo lugar, na ordem dos atributos, os poderes 

psicológicos fundamentados em nossa natureza hilemórfica são as formas de atualização e 

organização dos órgãos corporais, mas especialmente a complexa rede de estruturas dos 

sistemas nervoso central e periférico, glial e endócrino. Em terceiro lugar, novamente na 

ordem dos atributos, as operações cognitivas e apetitivas desses poderes também são formas de 

atualização, organização e direção dos vários processos dentro dos sistemas neuronais, gliais, 

endócrinos e outros sistemas orgânicos subpsicológicos. Em outras palavras, a forma e a 

matéria substanciais ou centrais de uma substância explicam a natureza fundamental de uma 

coisa e fundamentam suas propriedades, como os poderes psicológicos. As formas acidentais 

ou conjugadas de nível superior de poderes e operações psicológicas da substância explicam 

a organização das zonas de poder dos componentes mecânicos materialmente organizados, 

que, por sua vez, são explicados pela organização formal dos componentes mecânicos 

materialmente organizados desses componentes. 80  O que é necessário, então, é um 

entendimento filosófico detalhado da maneira pela qual os sistemas biológicos organizados 

subpsicologicamente estudados pela neurociência constituem materialmente e possibilitam 

os poderes psicossomáticos do animal racional.  

 
79Veja Lonergan, Insight; Koons, “Staunch vs. Faint-hearted Hylomorphism: Toward an Aristotelian Account 
of Composition”, Res Philosophica 91, no. 2 (2014): 151-77; Jaworski, Struc-ture and the Metaphysics of Mind; 
Oderberg, Real Essentialism; David Braine, The Human Person. 
80 Para visões semelhantes, ver William Jaworski, Structure and the Metaphysics of Mind, cap. 8; Robert Koons, 
“Staunch vs. Faint-hearted Hylomorphism”; Lonergan, Insight, 229-230; William Wallace, Modeling of 
Nature (Washington DC. 8; Robert Koons, “Staunch vs. Faint-hearted Hylomorphism”; Lonergan, Insight, 
229-230; William Wallace, Modeling of Nature (Washington, DC: Catholic University of America Press, 1996). 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-75 

Felizmente, os novos filósofos mecanicistas (=NMP) da biologia, neurociência e 

psicologia fizeram enormes contribuições para a nossa compreensão da hierarquia dos 

mecanismos organizados dos sistemas biológicos subpsicológicos. 81  A explicação dos 

fenômenos psicológicos e neurocientíficos da NMP por níveis organizados de componentes 

mecanicistas se encaixa perfeitamente no animalismo hilemórfico da TPA. 

Em outro lugar, examinei as conexões que podem ser estabelecidas entre a NMP da 

neurociência e o hilemorfismo, bem como a forma como a abordagem da TPA para o 

problema da interação de operações noéticas imateriais com operações psicossomáticas 

incorporadas no sistema nervoso pode evitar os problemas inerentes às abordagens 

emergentistas e dualistas de substância da filosofia da mente para o problema mente-corpo 

e a questão vexatória da causação mental.82 Vamos nos voltar agora para a questão do 

hilemorfismo e da correlação e localização das capacidades psicológicas com relação às 

estruturas neurofisiológicas subpsicológicas. 

Há uma variedade de posições com relação à maneira como as operações e 

capacidades psicológicas podem ser localizadas e correlacionadas na arquitetura do sistema 

nervoso. Muito depende da posição de cada um em relação a várias questões teóricas da 

neurociência cognitiva, tais como: existem unidades fundamentais de explicação? Em caso 

afirmativo, elas são genes, células (neurônios), interações neuronais-gliais-sinápticas, 

conjuntos de neurônios, sistemas nervosos, todo o sistema nervoso central, todo o animal 

(em seu ambiente)? Assim como o NMP, o hilemorfismo defende o pluralismo causal e 

explicativo; há muitos níveis de mecanismos organizados relevantes para a explicação de um 

fenômeno, embora a forma substancial e a matéria sejam fundamentais. Na prática, a maior 

parte da neurociência cognitiva tende a explicações científicas pluralistas que integram vários 

fenômenos para uma história mais completa. No entanto, a neuropsicologia e a neurociência 

cognitiva também tendem a buscar, por meio de métodos comportamentais, de lesão e de 

 
81 Cf. Carl Craver, Explaining the Brain: Mechanisms and the Mosaic Unity of Neuroscience (Oxford: Oxford University 
Press, 2007); veja também Carl Craver e Lindley Darden, In Search of Mechanisms: Discoveries Across The Life Sciences 
(Chicago/Londres: University of Chicago Press, 2013); Carl Craver e James Tabery, “Mechanisms in Science”, 
The Stanford Encyclopedia of Phi-losophy (primavera de 2016), ed. Edward N. Zalta, Edward N. Zalta, 
http://plato.stanford.edu/archives/spr2016/entries/ science-mechanisms/; Corey Maley e Gualtiero 
Piccinini, “A Unified Mechanistic Account of Teleological Functions for Psychology and Neuroscience,” em 
Explanation and Integration in Mind and Brain Science, ed., David Kaplan (Oxford: Oxford, Oxford, EUA), “A 
Unified Mechanistic Account of Teleological Functions for Psychology and Neuroscience,” em Explanation and 
Integration in Mind and Brain Science, ed., David Kaplan (Oxford: Oxford, Oxford, EUA). David Kaplan (Oxford: 
Oxford University Press, 2017), cap. 11. 
82 Ver Daniel De Haan, “Hylomorphism, New Mechanisms, and Explanations in Biology, Neuroscience, and 
Psychology”, em Neo-Aristotelian Perspectives on Contemporary Science, ed., William M. R. Simpson, Robert C. Koons 
e Nicholas J. Teh (New New New Science).William M. R. Simpson, Robert C. Koons, e Nicholas J. Teh (Nova 
Iorque: Routledge, 2017), 293-326; De Haan, THP. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-76 

imagem, a localização no cérebro que seja idêntica, contenha, incorpore, apoie ou possibilite 

alguma tarefa específica de domínio ou capacidade psicológica e suas manifestações (por 

exemplo memória declarativa no hipocampo, medo na amígdala, apreensão linguística na 

área de Wernicke, produção linguística na área de Broca, tomada de decisão no córtex frontal, 

reconhecimento facial no giro fusiforme). Essa estrutura de localização ou modularidade (maciça 

ou modesta) é predominante na neurociência cognitiva.83 Ela também foi defendida por seu 

ancestral da psicologia experimental, a frenologia, e foi mantida mutatis mutandis pelas visões de 

localização ventricular de Nemésio, Avicena e Aquino. 

Entretanto, as evidências cada vez mais numerosas levaram muitos cientistas e 

filósofos da neurociência cognitiva a rejeitar as visões de localização em favor da defesa da 

hipótese da redistribuição maciça ou da reutilização neural. A reutilização neural encontra um 

meio-termo entre a localização (cada parte faz apenas uma coisa) e o holismo equipotencial ao 

estilo de Lashley (grosseiramente: qualquer parte pode fazer o que qualquer outra parte pode 

fazer; o que importa é onde essa parte está dentro de um sistema ou rede). Michael Anderson 

argumenta: 

O princípio arquitetônico fundamental por trás da reutilização 
neural: partes individuais do cérebro, de células a regiões e redes, são 
usadas e reutilizadas em uma variedade de circunstâncias, conforme 
determinado por contextos sociais, ambientais, neuroquímicos e 
genéticos. Se isso for verdade, a aparente ubiquidade da 
neuromodulação parece indicar a ubiquidade da reutilização neural, 
e a aparente ubiquidade da reutilização neural sugere a ubiquidade da 
neuromodulação.84 

 

Se a reutilização neural estiver correta, então os nódulos e/ou redes neurais-gliais 

podem se tornar componentes temporários ou duradouros em vários poderes psicológicos 

diferentes, dependendo da maneira como se reúnem com outros nódulos e redes neurais-

gliais. 

Determinar se o localismo, o holismo ou a reutilização da psicologia neural são 

corretos é uma questão de ciência experimental. O hilemorfismo pode acomodar todas as 

três propostas de arquitetura neural. Esse debate nos fornece uma perspectiva crítica para 

avaliar e evitar a tentação de fazer correlações ingênuas entre alguma capacidade psicológica 

 
83  Philip Robbins, “Modularity of Mind” [Modularidade da mente], The Stanford Encyclopedia of Philosophy 
(Inverno de 2017), ed., Edward N. Zalta, “A Enciclopédia de Filosofia de Stanford”. Edward N. Zalta, 
https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/modularity-mind/. 
84Michael Anderson, After Phrenology: Neural Reuse and the Interactive Brain (Cambridge, MA: MIT Press, 2014), 
28.  



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-77 

e uma parte do cérebro, uma prática que é muito comum entre os pesquisadores de imagens 

cerebrais, psicólogos, filósofos, teólogos e muitos outros teóricos.85 

 

II.C.2. Psicologia metafísica e a heurística OOPN 

 

A segunda e a terceira tarefas de uma psicologia metafísica tomista cobrem um 

terreno mais familiar. Elas são dedicadas à demarcação de uma ontologia psicológica 

fundamental das operações e poderes fundamentados na natureza humana e à argumentação 

a favor da incorporação de poderes sencientes e da imaterialidade de nossos poderes 

intelectuais. Terminamos, então, onde começamos, com a heurística da OOPN, agora 

enriquecida com as investigações das psicologias do senso comum, experiencial e 

experimental. Mas há também uma ladainha de perguntas propriamente metafísicas que 

devemos fazer à luz dessas investigações psicológicas.  

De que forma os métodos das antropologias fenomenológicas e conceituais, o uso 

de dissociações duplas pela psicologia experimental, a imagem neural e os ricos recursos 

metafísicos da filosofia da mente e o trabalho recente em poderes causais apresentam 

desafios e novas percepções para a abordagem metafísica tomista dos poderes psicológicos? 

Os poderes psicológicos são constituídos hilemorficamente a partir de qualquer substrato 

neural subpsicológico? Como devemos entender o desenvolvimento biopsicossocial 

sincrônico e diacrônico dos poderes psicológicos, habilidades e deficiências ao longo da vida 

humana? Como individualizamos ou diferenciamos ontologicamente os poderes 

psicológicos daqueles com os quais eles sempre se manifestam mutuamente? Esses poderes 

são tipos naturais? Os poderes estão fundamentados na natureza humana? Que conexão os 

poderes têm com a definição e/ou constituição de nossa essência como pessoas humanas? 

Quais características psicológicas e metafísicas diferenciam essencialmente as pessoas 

humanas dos animais não humanos? A pessoa humana é um composto hilemórfico de alma 

e corpo? A identidade psicológica é distinta da identidade ontológica, mas está fundamentada 

nela? A identidade e a constituição ontológica são as mesmas para as pessoas humanas? O 

personalismo hilemórfico é metafisicamente defensável? Os argumentos tomistas para a 

imaterialidade das operações e poderes intelectuais são demonstrativos? A alma racional é 

 
85Para um dos programas de pesquisa mais sofisticados nessa área, veja o trabalho do Gallant Labs na UC 
Berkeley: por exemplo, Alexander G. Huth, Wendy A. de Heer, Thomas L. Griffiths, Frédéric E. Theunissen 
e Jack L. Gallant, “Natural Speech Reveals the Semantic Maps That Tile Human Cerebral Cortex”, Nature 532 
(2016): 453-8. 



 Journal of Teleological Science, v. 4, 2024, ISSN 2763-6577 
© Telos Publicações e Serviços Ltda, Rio de Janeiro, Brasil  

 

 e234-78 

incorruptível? Ela subsiste após a morte como uma pessoa humana ou como uma pessoa 

humana incompleta? 

Meu objetivo neste estudo foi delinear uma heurística integrada para a antropologia 

filosófica tomista que pode enriquecer nossas investigações sistemáticas sobre essas e muitas 

outras questões relativas a quem somos e o que somos. Espero que esse estudo tenha 

fornecido à TPA uma estrutura teórica substancialmente enriquecida para defender sua 

compreensão das pessoas humanas contra as objeções de suas teorias rivais mais razoáveis e 

para abordar outras questões relacionadas em hermenêutica, epistemologia, filosofia da 

linguagem, filosofia da ciência, biologia evolutiva, metafísica, filosofia da religião, metaética, 

psicologia moral e assim por diante. Mas nossa heurística da TPA também deve fornecer, 

como MacIntyre aponta, “uma declaração de questões ainda não resolvidas, de questões que 

definem a investigação contínua para aqueles que participam dela”. 86As conclusões da TPA 

são significativas, mas não menos significativo é o caráter fundamental da TPA como uma 

heurística, um guia recursivo e cumulativo para a admiração colaborativa sobre a natureza 

humana - uma admiração que deve persistir ao longo de nossas vidas como pessoas humanas 

e ser instilada naqueles que se tornarão os futuros participantes da tradição tomista de 

investigação racional.

 

III. Observações finais 

 

Nesse estudo ambicioso, esbocei um mero esqueleto de uma heurística que sugere o 

que seria se envolver e colaborar nas diferentes investigações de uma antropologia filosófica 

tomista. Ao examinar a heurística integrada empregada por Aquino e a tradição tomista de 

investigação racional, identifiquei as principais lacunas e procurei ilustrar como elas poderiam 

ser superadas ao distinguir as formas colaborativas, cumulativas e recursivas de investigação 

pelas psicologias do senso comum, experiencial, experimental e metafísica. Muito mais 

precisa ser dito e emendado e, por isso, aceito de bom grado quaisquer correções, críticas e 

sugestões sobre como melhorar essa heurística ou contribuições para as pesquisas tomistas 

sobre a natureza humana. 

Quero encerrar com um insight da agenda de Alasdair MacIntyre para uma educação 

filosófica que possa capacitar os seres humanos a fazer e responder às perguntas existenciais 

básicas sobre a vida e a morte: as perguntas para as quais São João Paulo II chamou a atenção 

 
86 MacIntyre, “Philosophical Education against Contemporary Culture” (Educação filosófica contra a cultura 
contemporânea), Proceedings of the ACPA 87 (2013): 43-56, em 50. 



 
Synesis, v. 16, n. 3, 2024, ISSN 1984-6754 

© Universidade Católica de Petrópolis, Rio de Janeiro, Brasil 

 

 e234-79 

no início da Fides et Ratio. Essa educação deve começar com o primeiro e o segundo estágios 

que investigam o conceito de felicidade e se envolvem em uma “análise conceitual e 

linguística do 'bem', para que possamos formular e reformular as perguntas [existenciais e 

práticas] que precisamos fazer”.87 Essas “conversas dialéticas têm o objetivo de nos separar 

da cultura dominante para que possamos questionar tanto ela quanto nós mesmos e nossos 

alunos”. MacIntyre coloca as investigações da antropologia filosófica em um terceiro estágio 

de investigação cuja tarefa é nos permitir fazer perguntas existenciais corretamente. 

“Precisamos levar nossas investigações até o ponto em que possamos entender como os 

seres humanos estão, ao mesmo tempo, historicamente situados nas circunstâncias 

contingentes deste ou daquele tempo e lugar e, ainda assim, podem ser direcionados, tanto 

no pensamento quanto no desejo, para além da historicidade, da finitude e da contingência, 

de modo que compreendam a natureza dada de sua existência e de seu desejo, e como ambos 

apontam para além de si mesmos, para uma causa primeira e um fim último. “88 Isso é 

importante porque nossa teorização sobre a unidade das pessoas humanas aponta tanto para 

além da antropologia filosófica quanto para a metafísica e, em última análise, para além da 

filosofia e da teologia. Mas essa teorização também deve retornar para onde começou, com 

nossas práticas humanas e as visões de mundo existenciais que as governam. Embora nunca 

esteja completa, uma antropologia filosófica tomista assegura uma descrição de nossa 

natureza como seres humanos que nos permite envolver filosoficamente as questões 

existenciais e práticas que constituem o quarto estágio de MacIntyre. Perguntas como: “Que 

fins devo alcançar, como ser humano, se minha vida for perfeita e completa?”; “Que 

qualidades de mente e caráter devo ter se quiser alcançar esses fins?”; e “Quais devem ser 

meus relacionamentos sociais se quiser ter essas qualidades de mente e caráter? “89 É com 

essas perguntas sobre o florescimento e os fins humanos que termino.90 

  

 
87 Ibid., 50. 
88 Ibid. 
89 Ibid., 51. 
90 Sou especialmente grato à Templeton World Charity Foundation por financiar minhas bolsas de estudo nas 
Universidades de Cambridge e Oxford, o que possibilitou a pesquisa para este artigo. Este estudo se beneficiou 
do feedback que recebi de muitos públicos diferentes, incluindo o Thomistic Institute at Rutgers, Angelicum, 
Corpus Christi College Cambridge, Blackfriars' Aquinas Institute e várias sessões satélite da ACPA. Devo 
agradecer em especial a Sarah Coakley, Brandon Dahm e Antonio Ramos-Díaz pelas discussões prolongadas 
sobre esse material. 



 
Synesis, v. 16, n. 3, 2024, ISSN 1984-6754 

© Universidade Católica de Petrópolis, Rio de Janeiro, Brasil 

 

 e234-80 

REFERÊNCIAS 

AQUINAS, Thomas. A Commentary on Aristotle’s "De anima". Translation Robert Pasnau. 
New Haven: Yale University Press, 1999. 

AQUINAS, Thomas. Expositio Libri Posteriorum, vol. 1*, 2. Roma: Leonino, 1989. 

AQUINAS, Thomas. Liber de veritate catholicae Fidei contra errores infidelium seu Summa contra 
Gentiles. Ed. P. Marc, C. Pera e P. Caramello. Roma: Marietti Editori, 1961. 

AQUINAS, Thomas. Quaestiones de quolibet. Roma: Leonino, 1996. 

AQUINAS, Thomas. Questiones disputatae de veritate. Roma: Leonino, 1970-1976. 

AQUINAS, Thomas. Summa theologiae. Roma: Editiones Paulinae, 1962. 

ARISTÓTELES. De anima. 

BELLah, Robert. Religion in Human Evolution. Londres: Harvard University Press, 2011. 

Bennett, M. R.; HACKER, P. M. S. Philosophical Foundations of Neuroscience. 2ª ed. Oxford: 
Blackwell, 2021. 

BLACK, Deborah. “Imagination and Estimation: Arabic Paradigms and Western 
Transformations”. Topoi, v. 19, 2000, p. 59-75. 

BLAKELY, Jason. We Built Reality: How Social Science Infiltrated Culture, Politics, and Power. 
Oxford: Oxford University Press, 2020. 

BRAINE, David. The Human Person: Animal and Spirit. Notre Dame, IN: Notre Dame 
University Press, 1992. 

CORY, Therese. Aquinas on Human Self-Knowledge. Cambridge: Cambridge University Press, 
2013. 

DAMASIO, Antonio. Descartes' Error. Nova York: Penguin Books, 2008. 

DE HAAN, Daniel. “Hylo-morphic Animalism, Emergentism, and the Challenge of New 
Mechanisms in Neuroscience”. Scientia et Fides, v. 5, n. 2, 2017, p. 9-38. 

DE HAAN, Daniel. “The Interaction of Noetic and Psychosomatic Operations in a 
Thomist Hylomorphic Personalism”. Scientia et Fides, v. 6, n. 2, 2018, p. 55-83. 

DE HAAN, Daniel; DAHM, Brandon. “Thomas Aquinas on Separated Souls as 
Incomplete Human Persons”. The Thomist, v. 83, 2019, p. 589-637. 

GEERTZ, Clifford. “Commonsense As a Cultural System”. In: Local Knowledge. Londres: 
Fontana Press, 2010. 

GROFF, Ruth; GRECO, John (orgs.). Powers and Capacities in Philosophy: The New 
Aristotelianism. Nova York/Londres: Routledge, 2012. 

HACKER, P. M. S. Human Nature: The Categorial Framework. Oxford: Blackwell, 2007. 

HACKER, P. M. S. The Intellectual Powers: A Study of Human Nature. Oxford: Wiley-
Blackwell, 2013. 



 
Synesis, v. 16, n. 3, 2024, ISSN 1984-6754 

© Universidade Católica de Petrópolis, Rio de Janeiro, Brasil 

 

 e234-81 

HACKER, P. M. S. The Moral Powers: A Study of Human Nature. Oxford: Wiley-Blackwell, 
2021. 

HACKER, P. M. S. The Passions: A Study of Human Nature. Oxford: Wiley-Blackwell, 2017. 

HACKER, P. M. S.; BENNETT, M. R. History of Cognitive Neuroscience. Oxford: Wiley-
Blackwell, 2008. 

HUTTO, Daniel. Folk Psychological Narratives. Cambridge, MA: MIT Press, 2008. 

JACOBS, Jonathan (ed.). Causal Powers. Oxford: Oxford University Press, 2017. 

KLUBERTANZ, George. The Philosophy of Human Nature. Nova York: Appleton Century 
Crofts, 1953. 

LONERGAN, Bernard. Insight: A Study of Human Understanding. Toronto: University of 
Toronto Press, 2005. 

LONERGAN, Bernard. Method in Theology. Toronto: University of Toronto Press, 2017. 

LONERGAN, Bernard. Verbum: Word and Idea in Aquinas. Toronto: University of Toronto 
Publishing, 2005. 

MacINTYRE, Alasdair. After Virtue. 3ª ed. Notre Dame, IN: University of Notre Dame 
Press, 2007. 

MacINTYRE, Alasdair. Ethics and the Conflicts of Modernity. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2016. 

MacINTYRE, Alasdair. Three Rival Versions of Moral Enquiry. Notre Dame, IN: University of 
Notre Dame Press, 1999. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Phenomenology of Perception. Translation Donald Landes. 
Nova York: Routledge, 2012. 

NOË, Alva. Out of Our Heads: Why You Are Not Your Brain, and Other Lessons from the Biology 
of Consciousness. Nova York: Hill and Wang, 2009. 

ODERBERG, David. Real Essentialism. Londres: Routledge, 2007. 

PASNAU, Robert. Thomas Aquinas on Human Nature. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2002. 

RICOEUR, Paul. Philosophical Anthropology. Hoboken, NJ: John Wiley and Sons, 2016. 

RYLE, Gilbert. The Concept of Mind. Londres: Penguin Books, 2000. 

SOKOLOWSKI, Robert. Phenomenology of the Human Person. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2008. 

TALLIS, Raymond. I Am: A Philosophical Enquiry into First-person Being. Edinburgh: 
Edinburgh University Press, 2005. 

TALLIS, Raymond. The Hand: A Philosophical Enquiry into Human Being. Edinburgh: 
Edinburgh University Press, 2003. 



 
Synesis, v. 16, n. 3, 2024, ISSN 1984-6754 

© Universidade Católica de Petrópolis, Rio de Janeiro, Brasil 

 

 e234-82 

TALLIS, Raymond. The Knowing Animal: A Philosophical Enquiry into Knowledge and Truth. 
Edinburgh: Edinburgh University Press, 2004. 

TAYLOR, Charles. A Secular Age. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007. 

TAYLOR, Charles. Sources of the Self. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1989. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Philosophical Investigations. Edition and Translation P. M. S. 
Hacker e Joachim Schulte. Nova York: John Wiley & Sons, 2010. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Remarks on the Philosophy of Psychology, vol. 1. Translation G. E. 
M. Anscombe. Chicago: University of Chicago Press, 1980. 

 

 

 

Nota de fim: 

A tradução deste artigo foi autorizada pelo autor e pela American Catholic Philosophical 

Quarterly. O artigo original foi publicado como: 

Daniel D. De Haan, “A Heuristic for Thomist Philosophical Anthropology: Integrating 

Commonsense, Experiential, Experimental, and Metaphysical Psychologies,” American 

Catholic Philosophical Quarterly, Volume 96, Issue 2, Spring 2022, páginas 163-213. 

https://doi.org/10.5840/acpq2022126248 

 

Endnote: 

The translation of this article has been authorized by the author and the American Catholic 

Philosophical Quarterly. The original article was published as: 

Daniel D. De Haan, “A Heuristic for Thomist Philosophical Anthropology: Integrating 

Commonsense, Experiential, Experimental, and Metaphysical Psychologies,” American 

Catholic Philosophical Quarterly, Volume 96, Issue 2, Spring 2022, pages 163-213. 

https://doi.org/10.5840/acpq2022126248 

 

https://doi.org/10.5840/acpq2022126248
https://doi.org/10.5840/acpq2022126248

